DOPPIOZERO

Marcel Detienne: la metis, gli aromi, il sacrificio

Gianfranco Marrone
24 Marzo 2019

Che cosa & lametis? A seguire Marcel Detienne, che per primo I’ hamessain evidenza nei suoi studi sulla
culturagreca antica, lametis e I’ astuzia dell’ intelligenza, un modo di conoscere le cose, il mondo e le persone
permeato di intuito, sagacia, attitudine alla previsione, spigliatezza mentale, esercizio dellafinzione, capacita
di togliersi d impaccio, vigile attenzione, senso dell’ opportunita, abilitain campi fraloro eterocliti. In una
parola: un sapere tattico, forse strategico, ma senza alcuna aspirazione bellica e relativo spargimento di
sangue, senza acuna volonta di mostrare muscoli o altri banali accessori corporei. Lametis élaqualitatipica
dellavolpe (furba per antonomasia) ma anche del polpo (massimo esperto in camouflage). Ne eccelle Ulisse,
polutropos e percio sempre vittorioso. La praticano frequentemente i sofisti, odiati dai filosofi perché capaci
di cavarsela egregiamente nelle argomentazioni piu difficili, riuscendo a dimostrare unates e lasua
contraria. Talvolta puo trasformarsi in frode, in bassaimpostura. Pit spesso € intesa perd come quel sapere
pratico che, contrario all’ uso dellaforza, lairride a piu non posso.

Lametis, per Detienne, € una delle componenti fondamentali della cultura greca antica, e ci costringe a
ripensarla per intero. In un libro straordinario che hafatto epoca, Le astuzie dell’ intelligenza nell’ antica
Grecia (1974) scritto da Detienne con Jean-Pierre Vernant (di cui € stato collega all’ Ecole des hautes études
en sciences sociaes, dove hainsegnato fino a 1998), si ridimensiona cosi siail ruolo ipertrofico del mito sia
guello altrettanto invadente del logos. Frail presunto irrazionae dellamitologia e I’ apollinea emergenza
dellarazionalitalogica dellafilosofia, si insinua una manieraintermedia di fare e di pensare, che e narrativa
senza essere fittizia, speculativa senza essere sillogistica. La metis sa gestire le oscillazioni frale categorie
del pensiero, sfruttal’ elemento sorpresa, costruisce ragionamenti figurativi, prende sul serio la poeticita del
linguaggio. E per questo che hafatto scuola, e lasi ritrova facilmente anche al di ladei confini spazio-
temporali entro cui Detienne e Vernant |I” hanno rintracciata, ricostruendone le articolazioni e il senso: basti
pensare al lavori, svolti in tutt’atri terreni di ricerca, portati avanti de Michel De Certeau e Francois Jullien.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/marcel-detienne-la-metis-gli-aromi-il-sacrificio
https://test.doppiozero.com/gianfranco-marrone

NELL'ANTICA GRECIA
Biblioteca di Cultura Moderna Laterza




Ed e per questo che, a pochi giorni dalla sua scomparsa avvenutail 21 marzo scorso a 83 anni (eranato a
Liegi nell’ ottobre del 1935), possiamo considerare quest’ astuzia dell’ intelligenza come la principale
prerogativa dell’intero lavoro di ricercadi Marcel Detienne. Profondo conoscitore dei testi greci antichi,
Detienne ne ha rivoluzionato fortemente |’ interpretazione tradizional e, non solo radicandoli nellaloro base
sociale e materiale, ma anche e soprattutto ripensandone afondo le logiche profonde. Facendo tesoro degli
insegnamenti e del modelli di indagine dell’ antropologia strutturale di Claude L évi-Strauss, Detienne hafatto
perdere ai greci molta dellaloro supposta classicita (che troppo alungo ne faceva dei modelli astratti d’ arte e
di pensiero), donandogli in compenso molta umanita e tanto spessore etnologico. Molti dei suoi libri
appaiono oggi come delle pietre miliari in questo senso: | maestri di verita nella Grecia arcaica (1967),
Dioniso e la pantera profumata (1977), L’ invenzione della mitologia (1981), La scrittura di Orfeo (1989), La
vita quotidiana degli dé greci (con Giulia Sissa, 1989), Apollo con il coltello in mano (1998), Dioniso a
cielo aperto (1990), Noi ei greci (2005) e molti atri (La notion de daimon, Comparer |’incomparable, Qui
veut prendre la parole, L’identité nationale, une énigme...) che aspettano ancora d’ esser tradotti.

Ma quel che piu dovrebbe portarci aleggere e arileggere queste opere, a di lade loro indubbio valore per
gli antichisti di professione (che sapranno e dovranno dirne ancora e meglio), eil fatto che, proprio come per
il caso della metis, risultano essere di grande utilita, senzatemadi estrapolazioni pretestuose, per la ulteriore
costituzione di utili metodologie d’ analisi socio-culturale, se non per una lettura critica del mondo
contemporaneo. Bastino per adesso due esempi.






Il primo eil bellissimo testo dal titolo | giardini di Adone (1972), dove a partire dai rituali delle feste
Panatenee Detienne ricostituisce la compl mitologia degli aromi nella Grecia arcaica, e le loro relazioni
con la sessualita, I’ agricoltura, la socialitaintera. Dauna parte ¢’ € Adone, il fanciullo ipersessuato nato

dall’ albero della mirra che diviene impotente, appena adulto, cadendo nellalattuga. Dall’ altrac’ € Demetra,
dea del grano. Quanto il primo gode di un’ esuberante vitalita, trasgredendo I’ ordine costituito e I’ istituzione
matrimoniale, quanto la secondaimpone tale ordine, distribuendo il cibo e regolando |e pratiche erotiche. |
giardini di Adone sono fatti di aromi forti e penetranti, che si acuiscono a colmo dell’ estate per poi lasciare
laterrabruciata dal sole, arida, inutile. | campi di frumento di Demetra, preservando lafertilita dellaterra,
istituiscono piuttosto la civilizzazione, incanalando il desiderio entro confini assai piu ristretti. Laddove gli
aromi tendono al secco, squilibrando il sistema produttivo, i cereali mescolano secco e umido, mantenendo
I"equilibrio fragli elementi della natura. Ecco insomma lamessain evidenza di un nesso molto fortetrala
sferareligiosa e quella della cultura materiale, I’ universo del desiderio sessuale e quello dell’ alimentazione.

Un altro libro di Detienne legato a cibo e alle tecniche di cottura e La cucina del sacrificio interra greca
(1979, anche questo con Vernant), dove I’ interpretazione del sacrificio viene spostata dal piano
eminentemente religioso a quello piu schiettamente politico. Ecco un testo che andrebbe riletto oggi in
relazione alle complesse tematiche circal’ animalismo e il veganesimo. In Grecia antica, secondo Detienne, la
cucinalegata alla dieta carnea e di natura politica. Da una parte ¢’ e nel sacrificio dell’animale I’ istituzione di
unarelazione privilegiata con gli déi. Mad’ altra parte tale sacrificio costituisce la polis. Lafigura centrale di
questo evento é il mageiros, personaggio che compie tre diverse azioni: e sacrificatore (colui cheimmola
I"animale sull’ altare), macellatore (colui che divide I’animale in pezzi) e cuoco (colui chelo cucina). | pezzi
in cui viene diviso I’ animale non sono per lui tutti uguali, né sono destinati tutti né alla medesima cotturané



al medesimo consumatore. Egli dunque, da un lato, macellando I’ animale valorizza diversamente le sue parti:
la carne esterna e molto diversadagli organi interni, e fraquesti ultimi occorre ulteriormente distinguere frai
visceri (fegato, polmone, milza, reni e cuore) e le interiora (stomaco e intestino). Dall’ altro lato, ognuna di
queste parti viene cotta diversamente (arrostita, bollita, affumicata) e variamente distribuitafrai commensali.
Sgozzare, macellare e cucinare sono cosi |la medesima pratica, che ha come fine la divisione dei lacerti
animali e la parallela gerarchizzazione della societa. | pezzi migliori (coscia, fianco, spalla, lingua) spettano
al sacerdote, a reeai principali magistrati dellacitta; il resto, talvolta, si divide in parti uguali ed e estratto a
sorte. Ecco la giustificazione dell’ aristocrazia ma anche quella della democrazia. Ognuno mangia secondo il
suo ruolo sociale e politico, maanche, viceversa, il ruolo sociale si costituisce sulla base del pezzo di carne
che mangia (e che non mangia). Cosi, il sacrificio non € I’immagine staticadi ettolitri di sangue perduto per
far gioirei nostri stomaci di stolidi gourmet con ricco paraocchi d ordinanza. Si tratta sesmmai di una struttura
di senso molto complessa, una configurazione antropol ogica con una precisa articolazione interna. L’ atto
dell’ uccisione ha senso solo entro unatale configurazione: considerato di per s&, non puo che risultare
insensato, insignificante, assurdo, sbagliato. Tutto si tiene.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

