DOPPIOZERO

L a Terracome soggetto di diritto

Mario Porro
30 Marzo 2019

Dall’ ecologia all’ etica

Nel suo appello apreservare resti di natura selvaggia, I’ambientalista Aldo Leopold rilevava che “la capacita
di percepireil valore culturale dellanatura allo stato selvaggio s riduce, in ultima analisi, a una questione di
umiltaintellettuale. La superficialita degli uomini d’ oggi, che hanno perso le proprie radici terrene, faloro
credere di aver gia scoperto cio che conta; questi sono coloro che cianciano di imperi politici 0 economici
destinati adurare secoli”. Nel dizionario delle virtu che dovrebbero accompagnare i tempi avenire, oltre ala
mitezza e alla temperanza (termini su cui il lessico della morale concorda con il tempo delle meteore),

I umilta costituisce, suggerisce Michel Serres, lavera essenza dell’ uomo. L”homo humilisritrovail suo
contatto con le cosg, ristabilisce il suo legame con la Natura e assume, riprendendo |’ etimo di geometria, la
Terracome misura. “Il metro ela Terra”, un’ affermazione di Serres che Leopold avrebbe potuto
sottoscrivere. Per | antropocentrismo trionfante che, dal relativismo di Protagora, attraverso I’ affermazione
cartesiana del Soggetto, impone anche oggi al mondo le proprie leggi ei propri criteri, solo I’ uomo pud essere
soggetto di diritto e attribuire valori. Latradizione ebraico-cristianae il principio di autonomia kantiano
concordano nell’ attribuire all’uomo I’ esclusiva dei diritti e della considerazione morale, arrestano i confini
dell’eticaa prossimo acui siamo accomunati per appartenenza di specie. La proposta di Leopold, I’ etica
della Terra, mirainvece a estendere la considerazione morale a cio che da sempre si € valutato solo in termini
di proprieta privata o di risorsa da sfruttare. LaLand’ s Ethic “allarga semplicementei confini della comunita
per includervi suolo, acque, piante e animali 0, in una parolasola, laterra’. L’ estensione dell’ etica
all’ambiente non umano é allo stesso tempo “una possibilita evolutiva e una necessita ecologica’; I’ etica
costituisce infatti una“limitazione dellaliberta d' azione nellalotta per I’ esistenza’, risponde al’ esigenza di
elaborare quelle tecniche di cooperazione “che gli ecologisti chiamano ‘simbiosi’”. E dunque la proposta ci
invitaamodificare “il ruolo dell’Homo sapiens da conquistatore della terra a semplice membro e cittadino
della sua comunita’.

Il ruolo di conquistatore presuppone che si sappia come funzionala comunita biotica, chi in essa abbia
valore. Mail meccanismo delle interazioni dei viventi € cosi “complesso”, scrive Leopold, cheforseil suo
funzionamento non potra mai essere pienamente compreso. La presunzione “imperialista’ del dominio della
natura, con cui S annunciavala scienza classica, incontrail suo limite nel riconoscimento della nostra
ignoranza; parente stretta delle attuali “ scienze della complessita’, una“ scienza sovversiva’ come |’ ecologia
confermale limitazioni di principio al conoscere e I’incertezza costitutiva del nostri saperi. Dinanzi a sistemi
formati da una molteplicita di elementi che interferiscono, distribuzione aleatoriail cui rumore di fondo resta
ineliminabile, le nostre capacita di previsione si arrestano: il reale non e razionale, scrive Serres, € nuvola
caotica, el’ ordine eraro, arcipelago nelle acque dell’ oceano. Pericoloso quanto il parassita che, prendendo
senza nullarestituire in cambio, finisce per distruggere il suo ospite e se stesso, I’uomo conquistatore rischia
di promuovere mutamenti indesiderati i cui effetti hanno portataimprevedibile. Se un tempo i circuiti di
energia che scorrono attraverso piante, animali e terreni restavano locali e circoscritti, oggi “si estendono su


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/la-terra-come-soggetto-di-diritto
https://test.doppiozero.com/mario-porro

scalamondiale’, scriveva Leopold gianegli anni Trenta; laterrariesce acompensare i danni inferti dai nostri
interventi, marecupera un equilibrio aun livello inferiore di complessita. Ora, se latendenza dell’ evoluzione
e quellaverso una diversificazione del biota, in forza di mutamenti generalmente lenti e circoscritti, gli
strumenti tecnici consentono invece di promuovere mutamenti di inaudita violenza, rapidita e dimensione. La
ricerca esasperata di incremento produttivo non fa che portare a rendimenti decrescenti, secondo lalogica che
Serres ha evidenziato appartenere aogni cultura e a ogni pratica che, compiuto il gesto dell’ esclusione,
recintato il proprio campo, dominaincontrastata.

I modello di Leopold non chiama all’inazione, né si traduce in un “ambientalismo senza moralitd’, dacui e
rimosso |’ unico agente in grado di promuovere valore, cioe I’ uomo stesso. Neppure accoglie il timore
avvertito datante correnti dell’“ ecologia profonda’ per le quali la miopia dellarazionalita trasformatrice
delle tecniche resta meno avveduta della “ saggezza della natura’ che “ conosce sempre il meglio”, secondo la
formuladi Barry Commoner. L’ eticadella Terraimpone a contrario un agire consapevole, vincolato alla
nostra appartenenza alla cittadinanzaterrestre e al rispetto dovuto ai “nostri compagni di viaggio nell’ odissea
dell’evoluzione”. Vi é dunque la necessita per I’ uomo di adeguarsi alle norme, in senso lato sistemiche, con
cui lanatura stessa opera: comei cervi vivono nella pauradei lupi, cosi lamontagna vive nel terrore dei
cervi, i cui danni possono richiedere decenni per essere riparati. Di qui I'invito a*“pensare come una
montagna’, che anticipail motto del padre dell’ ecol ogia della mente, Gregory Bateson, “ Pensare come pensa
lanatura’. Piu cheil disconoscimento dell’ autonomia e della capacita inventiva del pensiero umano, € qui
affermato il riconoscimento della fine della centralita cognitiva del Soggetto cartesiano o kantiano.
“Rivoluzione anti-copernicana’ che emerge dalla nuova enciclopedia dei saperi, dominata dalle coordinate
strutturali e informazionali, che Serres tracciava negli anni Sessanta: larelazione frail soggetto e I’ oggetto e
solo intermittente nellarete piu estesa degli scambi di comunicazioni che le cose stesse stringono fradi loro.
E il soggetto umano é solo uno dei molteplici nodi in cui si intrecciano le relazioni fragli oggetti del nostro
universo.

Leincertezze dei nostri saperi si traducono in analoghe incertezze di valutazione: a che cosa attribuire valore
al’interno di un sistemain cui ogni componente coopera al funzionamento del tutto, in un globale le cui
interazioni molteplici formano incroci complessi e in cui non € sempre certo quale saral’ esito del nostri
interventi locali? Una considerazione di tipo esclusivamente economico o strumentale, che valuti in base agli
interessi a breve termine dell’ uomo, rischia di essere dannosa: molte correnti dell’ etica ambientale hanno
riconosciuto un “valore intrinseco” aenti diversi dall’uomo o alla comunita biotica nel suo complesso. Il
criterio proposto dall’ etica di Leopold si ispira auna considerazione olistica di matrice ecologica: “é giusto
cio che tende a mantenere I’ integrita, la stabilita e |a bellezza della comunita biotica; € sbagliato cio che ha
unatendenza diversa’. Questa prospettiva ecocentrica esprime, in termini radicali, un principio largamente
condiviso in eticaambientale, cioé la necessita di ridiscutere I’ esclusiva attribuzione a soggetto umano del
potere di valutazione. Possiamo affermare, come chiedono i sostenitori del “naturalismo etico”, che in natura
esistano valori, in qualche senso “ oggettivi”, indipendenti dalla val utazione umana? Solo I’ uomo pud
attribuire diritti oppure la natura, nel suo complesso o limitata agli esseri viventi, e depositariadi diritti
originari? Esiste un’ etica ecologica che dall’analis dei dati oggettivi possa derivare anche criteri morali,
oppure I’ ecologiasi militaafornire un aiuto per operare scelte razionali, di cui I’uomo resta comunque

I” unico responsabile? Sullo sfondo di questi interrogativi si agitalo spettro della“fallacia naturalistica’
(tematizzata da G. E. Moore sulla sciadi Hume), cioe I’ indebito salto dall’ essere a dover essere, dala
dimensione descrittiva delle scienze alla componente prescrittiva del diritto e dell’ etica.

Fin dagli anni Settanta, quando si é diffuso il pensiero ecologico, molti teorici dell’ etica ambientale (con
significative eccezioni, come Passmore) hanno preso le mosse dall’ attribuzione alla natura di un valore



intrinseco o inerente, cioé indipendente da valutazioni soggettive. Ci si € dunque trovati nella necessita di
argomentare i modi di “aggiramento” dellafallacia. Holmes Rolston ha proposto di considerarei giudizi di
valore come “proprietaterziarie’, dipendenti sia dalle proprieta dell’ oggetto osservato che dalla valutazione
del soggetto. In modo piu radicale, Baird Callicott, la cui prospettiva prosegue il percorso leopoldiano, ha
considerato la dicotomia fatti/valori come ancillare rispetto alla dicotomia soggetto/oggetto che, propriadella
tradizione cartesiana, sarebbe orain viadi esaurimento di fronte ai mutamenti delle scienze contemporanee,
in particolare della meccanica quantistica. | valori morali, come quelli estetici, stanno per Callicott

nell’ occhio di chi osserva, sono proiezioni dei sentimenti umani, come voleva Hume; da un lato pero, questo
non impedisce che gli oggetti possano essere valutati per se stessi, per il loro valore inerente, indipendente
dagli interessi umani, dall’ atro, cheil soggettivismo humiano possa venire temperato dal suggerimento di
Darwin per cui laproiezione dei valori risponde alafissazione, per selezione naturale, dei sentimenti morali.

Baird Callicott harilevato che I’ eticadella Terradi Leopold puo essere assunta come tipo esemplare di etica
ambientale. | suoi presupposti risultano ben diversi rispetto alle prospettive dei teorici dellaliberazione
animale (Peter Singer) o dei diritti degli animali (Tom Regan), pur nella comune condanna dello
“sciovinismo umano”. Singer muove dalla prospettiva dell’ utilitarismo di Bentham, fondata su una
concezione individualistica, di atomismo morale, e modellata sulle premesse della scienza classica, per le
quali lareatae un gioco di elementi separati e distinti. Per Singer, € lacapacitadi provare doloreil criterio di
attribuzione della dignita morale e non laragione: se nostro dovere é ridurre il male e minimizzare la
sofferenza, I’ambito dell’ etica dovra di conseguenzaincludere gli animali ma escludere piante o ecosistemi.
Al contrario, il riferimento a bene della comunita bioticafa dell’ eticadella Terradi Leopold la proposta
nella quale piu nette appaiono le sintonie con il percorso serresiano: non solo per il richiamo a promuovere
un pensiero della complessita, ma anche per larimessain discussione della netta distinzione frasé e
ambiente, per I’ esigenza di proteggereil “manto di Arlecchino” della natura, 1a sua varieta e ricchezza. E
ancora, per I’esigenzadi riconoscere alla bellezza un ruol o essenzial e nella coabitazione fral’uomo e laterra:
“lafisica della bellezza e una parte delle scienze naturali ancora del tutto ignota’, diceva L eopold.



Ecotone #152 (Bainbridge Island, WA 02.07.17, Falling Show and Buried in Showpack, Draped on Log);
24x19".

Michel Serresela“carta dei diritti delle cose’



Nel campo della bioetica, riconosciamo non solo agenti morali ma anche pazienti morali (i “casi marginali”
su cui si e soffermato Singer, come malati terminali, neonati, ecc.), privi di razionalita e impossibilitati a
scegliere liberamente. A attribuiamo diritti, anche se non e possibile una reciprocita di impegni e neppure
accordi fraenti dotati di ragione. Nel Contratto Naturale che Serres propone di formulare fragli uomini eil
mondo € |la Terra stessa a divenire soggetto di diritto: questo e I’ esito del modificato rapporto che le potenze
scaturite dalla tecno-scienza hanno prodotto franoi e il mondo, del diverso profilo con cui oggi si coniugano
lerelazioni frail locale e il globale. La scienza classica (daclassis, I’ ordinamento militare dellamessa a
morte, governato dalla volonta di potenza marziale) consideravala natura come il nemico davincere;
I"istanza di dominio dellaragione hatrasformato la violenza sulle cose in strategia ben regolata. |1 rapporto
del soggetto umano con il mondo ha conosciuto generalmente solo le forme della guerra e della proprieta,
quel diritto di proprietadi cui Serres ha sostenuto I’ origine stercoraria: come gli animali nel tracciare i
confini del proprio territorio, come chi sputa nel cibo per impedire ad altri di servirsene, I’'umanitasi &
impossessata del mondo sporcandol o, ha cacciato le altre specie facendo dellaterrala sua nicchia esclusiva.
Il nostro rapporto col mondo é stato quello del parassita, di chi prende senza nulla dare, secondo lalogica
dell’ abuso; maiil rischio del parassitismo e la distruzione di chi ospita e di chi viene ospitato, a maggior
ragione quando accade che la Terra reagisca global mente agli oggetti-mondo della nostra tecnol ogia.

Viviamo nell’ombradi Hiroshima, nel tempo in cui e scienze e le tecniche sono diventate thanatocratiche: il
dialogo sperimentale rischia di trasformarsi da agone sportivo in agonia dell’ avversario. Un tempo, la natura
si offriva solo localmente al nostro intervento, e dunque il rapporto fra soggetto e oggetto apparivalineare e a
Senso unico; oggetti locali, posti di contro a soggetti ugualmente locali, quasi a confermare la definizione
heideggeriana dell’ esistenza umana come occupazione di un luogo, esser-ci. Ma oggi il mondo ha perso “il
suo statuto tacito d’insieme oggettivo degli oggetti passivi dell’ appropriazione per ridivenire cio che non
avevamai cessato di essere, I’ ostello o I’ ospite universale delle cose inerti, delle specie viventi e della nostra
in particolare, pensante, attiva, abbastanza saggia e forte improvvisamente per parlare da pari apari con lui.
Ed egli ci rispose come un quasi-soggetto”. E dalla condivisione di una sorte comune, dal rischio di morte
che accomunaiil Pianeta-Terra e I’umanita, che emerge I’ urgenza del contratto. Nella dimensione globale
assunta dalla natura, noi diveniamo oggetti fragli altri, e sono le cose stesse ad assumere |0 statuto di
soggetti, né pit né meno di noi; possiamo e dobbiamo comporre “la carta dei diritti delle cose” e conferire
allaTerradignita giuridicae morale. Ritroviamo cosi il significato originario di soggetto, quello presente
nell’ upokeimenon greco o nel subjectum latino, cio che soggiace e regge; invece di attribuirlo alla coscienza
o al’lo, che indebitamente se ne era attribuito il ruolo, dobbiamo oggi restituire alla Terralo statuto di
soggetto. Le nostre tecnologie hanno fatto della natura un sistema globale, globalizzazione piu fondamentale
di quellasu cui s attardano le nostre economie: e I’ umanita stessa e diventata un sistema globale. Siamo tutti
imbarcati, e laveracrisi dei fondamenti € quella che avvertiamo nel tremare della Terra: 1a ragione umana ha
vinto la natura esterna, ci occorre un diritto che tuteli i vinti, come facciamo per le relazioni fragli uomini.

Seil diritto si limitasse adominio e proprieta, non avremmo altro che relazioni parassitarie; mail parassitae
ormai di fronte allasceltafralamorte e lasimbiosi, o “uccide il suo ospite, aforzadi nutrirsene, e prolifera
follemente, un momento, per morire, a breve o lungo termine, dopo di lui, o stringe, con lui, un contratto
espresso o tacito di simbios e di mantenimento”. La nostra storiasi € fondata sulla morte, la ragione
filosofica ha sempre avuto bisogno di fondarsi su di unatomba o su di un omicidio: maorail mutamento
rilevante sta nel fatto che poggiamo i piedi sul cenotafio, vuoto, del genere umano nella sua totalita. Passato
il tempo in cui eralanatura, nella suaincontrollata violenza, a opprimere gli uomini, oral’ efficaciadella
violenza del nostri interventi distruttivi sulla natura ci rende consapevoli dellafragilita e precarieta della
terra. Le placche umane immense che pesano fisicamente sul Pianeta-Terra segnano latransizione del
soggetto umano da abitatore di un luogo, di uno spazio circoscritto a suo esser-ci, aun “essere ovunque’,



equipotente a mondo come gli oggetti che costruisce.

Ancheil soggetto di scienza e un soggetto collettivo, non I'individuo mail gruppo, appartenente, si dicevaun
tempo, allacitta scientifica; ora, quel che qui conta, e che tale soggetto e un soggetto di diritto, stretto da
legami giuridici. Le scienze stesse procedono per contratti, mantengono, come i loro oggetti, quella
condizioneibrida, direbbe Latour, in cui s mescolano naturale e culturale, realta materiale e costruzione
umana. Le cose stesse stringono relazioni fraloro, e gli uomini, in modo intermittente, annodano nuovi
contratti; magli stessi rapporti fragli uomini passano attraverso le cose. Il contratto di verita scientificae un
contratto sociale, di definizione giuridicadi certi oggetti; siamo proprio sicuri che sia agevolmente tracciabile
il crinale che separa descrizione e prescrizione? Le scienze el diritto, osserva Serres, possiedono un’ origine
comune: il diritto nasce contemporaneamente alla geometria, con le nozioni di limite, di bordo e definizione.
Lo spazio dellageometria, il logos-proporzione degli arpedonapti, mette in comunicazione natura e cultura,
mescola nella misura della cordala giustezza e lagiustizia, laterradel contadino di cui occorretracciare i
confini dissolti dalle piene del Nilo e laterradell’amministratore. La storia delle scienze é scandita dai
processi, laveritastessasi e decisanei tribunali, attestano gli esempi di Anassagora, di Galileo edi

Lavoisier; e se laragione scientifica, competente per la cosa, € stata alungo in conflitto con lalegislazione
degli uomini, competente per la causa, la vittoria che la ragione scientifica ha conseguito dopo Galileo rischia
di farladivenire a suavoltatotalitaria. Di nuovo la scienza deve accostarsi a diritto, perché lagiustizia
impedisca allatecno-scienza di ripetereil gesto con cui si costruivain passato I’ universale, “invasione dello
spazio globale da parte di un locale ambizioso”, che si € esteso a dismisura.



Ecotone #161 (Yoss Milo Gallery Sdewalk, New York, NY 03.13.17, Show, Salt from Parking Lot Employee,
Draped Against Window); 24x19".



Ma e possibile pensare un universalei cui elementi si mescolino e sl compongano senza annullarsi, in cui non
domini lalogica dellaguerra e dell’ esclusione? E nella geometria che Serres scorge il modello di una scienza
dellamisura, nel duplice senso di esattezza, giustezza e moderazione; € nel pensiero di Anassimandro, nell’
apeiron come principio che precedeil terzo escluso, mescolanzain cui le cose finiscono, nel tempo, per
rendersi giustizia e riparazione reciproca, che potremo trovare il luogo in cui scienze e diritto parlano auna
solavoce. Esse hanno talvolta coabitato, nelle leggi di giustiziadi Aristotele e Leibniz, definite per equilibrio
einvarianza. Il principio di ragion sufficiente chiede che siaresaragione, in senso giuridico, alle cose del
mondo, che si ristabiliscalabilanciadi giustizia con le cose; € di nuovo il nostro problema, “inventare una
ragione razionale e ponderata, che pensail vero e giudica prudentemente”, che concili I’ universalita dei

saperi con lasingolarita del male (Serres). Néell’ apeiron ci vengono offerti a un tempo il primo oggetto di una
fisica della mescolanza e un contratto di equita: “qui la giustizia, benché umana, si decide nellarealtafisica’.
A darsi riparazione dellareciprocaingiustizia sono gli oggetti fraloro ei soggetti fraloro; “ritornati
al’origine”, chiusala parentesi millenaria che dalla filosofia scol astica aveva imposto |a netta distinzione fra
soggetto e oggetto, “non vediamo piu la differenza che separa una pace fra gli uomini da un contratto trai
fiori”.

Il diritto torna a essere, in senso letterale, naturale. Contratto significail tratto chetirae lega, rimandaalla
corda, quasi oggetto con il quale gli uomini stabiliscono legami fraloro, con gli animali e con le cose: e ala
con-cordia che s affidano i collettivi in mare e in montagna, cioein quel sistemi globali, dalla nicchiafragile,
doveil gruppo mette in gioco la propriavita. Ed € la Terra stessa, prima che afarlo siano gli uomini, a
intrecciare le sue interazioni in termini di forze e di legami: il “trascendentale € oggettivo”, anche per il
diritto. Non é forse questo il materialismo, quello che ci affidavano i versi di Lucrezio? Primache le leggi
sociali leghino gli uomini, leleggi naturali federano le cose: alle leggi del destino, foedera fati, leggi di
caduta ed equazioni per I’ equilibrio statico, che impongono laripetizione dell’ identico e la deriva verso
I’omogeneo, il clinamen epicureo sostituisce lo scarto al’ equilibrio, laturbolenza aleatoria da cui sorge il
vivente ein cui la natura conferma la sua etimologia. Nei foedera naturae si stringe la nuova alleanza,
scienza pacificatadi Venerein cui lanaturanon € piu I’ avversario da sacrificare. Abituati al chiuso delle
relazioni sociali, siamo indotti a pensare che |’ uso metaforico del lessico giuridico per le cose del mondo sia
soltanto una proiezione del soggetto umano; in reatae |’ accordo frale cose a porsi come fondamento di ogni
altrafederazione, € lanaturaaformars attraverso legami di cui i collettivi umani non fanno che ripetere il
gesto. Sono gli atomi stessi ariunirsi nei fenomeni ben fondati, a stringersi nei coniuncta; e “lamorale € una
fisica’, suggerisce Serres, formulaincomprensibile per chi predilige la raffinata tecnica dellafilosofia
analitica e le sue membra sparse. Ma € |0 stesso esito, da differenti percorsi, acui perviene larichiesta di
Hans Jonas di restituire all’ eticala sua dimensione antica, di “parte dellafilosofia della natura’.

Mente e Natura

Lasaggezza dei greci non fa dell’ uomo un essere estraneo a mondo; I’ ambiente non € il nemico da
combattere, con € in gioco una comunicazione integrata, come nell’ universo di solidale coerenza degli
stoici in cui slamo tornati oggi ad abitare. || nostro io non si definisce in base allalogica dell’ identita e

dell’ appartenenza esclusiva, per la chiusura nell’interiorita e la fissita della posizione, ma per il mosaico
variegato che |’ anima traccia nelle sue esposizioni a mondo. La modernita ha avuto inizio quando lo spazio
del mondo si & offerto come rappresentazione e il soggetto conoscente € diventato il buco nero entro il quale
le cose vengono assorbite. Primadi allora, erail mondo stesso a essere sede e soggetto di conoscenza: |’ ago
dello gnomone, ricorda Serres, tracciava sulla sabbiala scrittura con laquale il mondo s dava a conoscere a
se stesso. Come per il diritto, anche per la conoscenza, il trascendental e € oggettivo, non sta nella soggettivita
kantiana, abita gli oggetti stessi della natura. Primache |’ 1o penso divenisse I’ unico legislatore della natura,



riconoscevamo all’ universo un’intelligenzaimmanente di cui le nostre procedure di pensiero sono solo
imitazioni. Da percorsi differenziati, le indicazioni di Leopold, di Bateson e di Serres confluiscono verso

un’ etica ambientale coniugata a una “ ecologia della mente’. La natura dispone delle stesse facolta che
attribuiamo al soggetto-umanita: “1l materialismo si e finora accontentato di trasformare il mondo; orasi
trattadi conservarlo”, diceval’ undicesimates sul materialismo ecologico di Carl Amery. Scrive invece
Serres: “abbiamo trasformato o sfruttato il mondo a sufficienza, e giunto il tempo di comprenderlo. O meglio
di comprendere che comprende”. Il contratto naturale implicail riconoscimento che ogni collettivita vive
nello stesso mondo globale di ogni altra, ci chiede di istituire un equilibrio frale nostre potenze e le forze del
mondo; ci invita dunque ad assumere il punto di vistadel mondo nellasuaglobalita. L’ olismo non e allora
semplice opzione teorica, € |’ esito dell’ interazione che si € prodotta nel nostro tempo fra due soggetti globali,
I’umanita e la natura.

Comein Leopold premessa dell’ etica € la consapevolezza che I’ individuo € membro di una comunitadi parti
interdipendenti, cosi in Serres|’interattivita e giail “nome senza graziadel contratto” con cui Si costruisce la
comunita. Il diritto & lalimitazione minimale dell’ azione parassitaria, cercal’ equilibrio del bilancio contro la
freccia semplice dell’ appropriazione esclusiva, I’ equilibrio globale fragli equilibri naturali e quelli umani.
Mal’ equilibrio acui guarda Serres non € quello della staticadei corpi semplici dellafisicaclassica; &

I’ equilibrio metastabile, percorso davariazioni, il cui modello ci é offerto dal clima, dal tempo delle meteore,
imprevedibile e aeatorio. Equilibrio su cui giocano variabili molteplici, intessuto di differenze fini,
“molteplicitadi complessi equilibrati”, ben diversadall’ omogeneita cheil parassita produce dopo aver
espulso le altre specie. Quando unafrale molte variabili del clima, ad esempio latemperatura, cresce o
decresce adismisura, si produce | uniformita monotona di unalegge esclusiva, quella dei deserti o dei
ghiacci che riaffermano la saggezza di Salomone, “niente di nuovo sotto il Sole”. E nei paesi temperati, dove
il clima conservala mescolanza variabile delle differenze, che st mantiene |’ abito di Arlecchino della naturae
la sua molteplicita amosaico; € in questi paesi che si € inventatala storia. Lo stesso modello ci e offerto

dall’ ecologia, scienza delle dinamiche relazioni fraluoghi: quando una sola specie domina e riduceil
molteplice a suo impero locale, I’ equilibrio dell’ ecosistema é turbato fino al rischio di morte per
semplificazione. Solo larinuncia e I’ abbandono del dominio unico consente alle specie di salvaguardare il
loro habitat e di fondersi nella comunitadei viventi.

Latemperanza, il ritegno, lariservatezza: “perseverare senza posa nel proprio essere o nella propria potenza
caratterizzalafisicadell’inerte e I'istinto delle bestie”, ricorda Serres. Lalegge unica che si vuole universale
risulta dall’ espansione forsennata di un elemento locale, la stessa legge con cui s diffondono la barbarieele
epidemie, con cui si propagano i microbi ei gas. E proprio questala definizione del male: corre ed eccede i
suoi limiti, non s trattiene e ignorail ritegno. Il Dio cristiano si & fatto da parte per dare spazio ale nostre
liberta, diceva Simone Weil, “I’ unico filosofo che mi abbia veramente ispirato”, ha scritto Serres. Dopo che
la scienza ha perso la misura, dopo che il mondo, reso omogeneo nella quantita, si € perso nell’ algebra,
abbandonata |a pagana temperanza, il desiderio umano di espansione non ha piu limite e si crede di imitare
Dio facendos signori dellanatura. Mail Dio cristiano, per Simone Weil e Serres, non €il Dio ebraico della
forza, eil Dio che abdicae s assenta. E il governo matematico sulla materia € un prodotto della dolcezza,
non della costrizione: annuncio del regno a venire della debolezza. Costruire un’ altra scienza, orientata verso
I’umilta e basata sulla pieta: per Simone Weil e per Michel Serres, |la morale € una matematica ben compresa.
Laragione ragionevole apprende la debolezza e abbandona la forza, scopre nella misura la prima obiezione
allaviolenza: “Tuignori lageometria’, diceva Socrate a Callicle (Gorgia). Anche la scienza deve tratteners,
non pretendere che soltanto e sue soluzioni possano dirsi vere; il vero esige un limite e lo domanda alla
bellezza, verita trattenuta.



In un apologo di Primo Levi, unazanzarasi rivolge alle sorelle, esseri prediletti dalla Provvidenza,
coronamento della Creazione, fiere del loro “naturale diritto” di nutrirsi del sangue di specie vili, quali i
castori e gli uomini. Essa le esorta a non eccedere: “si ridesti in voi il senso dellamisurael’ orrore per il
peccato di gola. Mai come oggi la sopravvivenza del Villano e quindi la nostra, € statalegata alla vostra
continenza, e alla moderazione che saprete manifestare del vostro diritto”. Lo “sguardo naturalistico” del
testimone di Auschwitz, Terzo Istruito in cui lavolontadi comprendere dello scienziato si € chimicamente
composta con I’ interrogazione sul dolore, parla a una solavoce con larandonnée di Michel Serres.

Per sapernedi piu:

Sergio Bartolommei, Etica e ambiente, Guerini e Associati, 1989
Sergio Bartolommel, Etica e natura, Laterza, 1995

Baird Callicott, Intrinsic Value, Quantum Theory, and Environmental Ethics, in “Environmental Ethics’, 7,
1987, raccolto in seguito in B. Callicott, In Defense of the Land Ethic, State University of New Y ork Press,
1989

Baird Callicott, Animal Liberation. A Triangular Affair, “Environmental Ethics’, 2, 1980, poi raccolto in In
Defense of The Land Ethic, op. cit.. Il saggio e tradotto in Etiche della Terra, acuradi Maria Chiara
Tallacchini, Vita e pensiero, 1998

Barry Commoner, The Closing Circle, trad. it. di Virgilio Bettini, Il cerchio da chiudere, Garzanti, 1972

Hans Jonas, Das Prinzip Leben, Insel Verlag, 1994, trad. it. Organismo e liberta, Einaudi, Torino, 1999,
Hans Jonas, Das Prinzip Verantwortung, 1979, trad. it. Il principio responsabilita, Einaudi, 1990

Bruno Latour, Science in Action. How to Follow Scientists and Engineers Trough Society, trad. it. di Silvio
Ferrares, La scienza in azione, Ed. di Comunit&, Torino, 1998

Bruno Latour, Nous n’ avons jamais été modernes, ed. La Découverte, trad. it. Non siamo mai stati moderni,
Eleuthera, 1995

Aldo Leopold, A Sand County Almanac, Oxford University Press, 1949, Almanacco di un mondo semplice,
trad. di G. Arcae M. Maglietti, Red, Como, 1997

Companion to A Sand County Almanac, acuradi J. Baird Callicott, University of Wisconsin Press, 1987

Primo Levi, Le sorelle della palude, nellaraccolta“Lilit”, in Opere complete, a curadi Marco Belpaliti,
Einaudi, 1999

John Passmore, Man Responsability for Nature, trad. it. di Massimo D’ Alessandro, La nostra responsabilita
per la natura, Feltrinelli, Milano, 1986

Holmes Rolston 111, Is There an Ecological Ethic? in “Ethics’, 85, 1975, poi raccolto in Rolston, Philosophy
Gone Wild; Essaysin Environmental Ethics, Prometheus Books, 1986. 1| saggio é tradotto in Etiche della
Terra, op. cit.

Holmes Rolston I11, Are Valuesin Nature Subjective or Objective? in “Environmental Ethics’, 4, 1982, poi
raccolto in Philosophy Gone Wild, op. cit.



Michel Serres, Hermes V. La distribution, Paris, Les Editions de Minuit, 1977

Michel Serres, La naissance de la physique dans |e texte de Lucreéce, Paris, Les Editions de Minuit, trad. it. di
Paolo Cruciani ed Anna Jeronimidis, Lucrezio el’ origine della fisica, Palermo, Sellerio, 1980

Michel Serres, Le Parasite, Paris, Grasset, 1983
Michel Serres, Les cing sens, Paris, Grasset, 1985

Michel Serres, Le contrat naturel, Paris, Francois Bourin, 1990, Il contratto naturale, trad. it. di Alessandro
Serra, Milano, Feltrinelli, 1991

Michel Serres, Le Tiers-Instruit, Paris, Frangois Bourin, 1991, || terzo-istruito, trad. it. di A. Folin, Padova,
Marsilio, 1992

Michel Serres, Les origines de la géométrie, Paris, Flammarion, 1993. Le origini della geometria, trad. it. di
A. Serra, Feltrinelli, Milano, 1994

Michel Serres, Atlas, Paris, Flammarion, 1996

Peter Singer, Animal Liberation, Jonathan Cape, London, 1976, trad. it. Liberazione animale, Mondadori,
Milano, 1991

Simone Well, Cahiers, Librairie, Plon, Paris, 1970, trad. it. Quaderni, 4 volumi, acuradi Giancarlo Gagta,
Adelphi, Milano

L’ articolo riprende un saggio apparso sullarivista“lride”, n° 29, aprile 2000.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




