
 

L’epoca dello spezzatino 
Walter Siti
4 Aprile 2019

1.

Un recente studio dell’università di Yale ha avanzato l’ipotesi che leggere letteratura aumenti la speranza di
vita e calcola in due anni il guadagno derivante da un regolare consumo di romanzi; citando i risultati di
questa buffa ricerca, Alexandre Gefen (Réparer le monde: la littérature française face au XXI? siècle,
Editions Corti 2017) fortunatamente non sa trattenere l’ironia, ma nota comunque che a questa notizia è stato
dato sui media “uno straordinario risalto”. Il suo serio, accademico e fin troppo documentato volume (120
pagine tra bibliografia e note), che incrocia nel titolo il Réparer les vivants di Maylis de Kérangal con il “we
can repair the world” di Obama, una scrittrice e un politico, non ha l’aspetto di una teoria e in fondo
nemmeno di un saggio critico ma piuttosto di una constatazione: nei primi vent’anni di questo secolo la
letteratura francese (in filigrana si legge “la letteratura occidentale”) è uscita dalla lunga parentesi
dell’intransitività letteraria, della letteratura autonoma e ‘disinteressata’, è uscita dall’ideologia che
“giudicava la qualità letteraria attraverso criteri formali” per ritrovare a pieno la propria funzione sociale. Si
può obiettare che una tale funzione la letteratura non l’ha mai veramente perduta e che la forma è “contenuto
sedimentato” (secondo l’illuminante definizione di Adorno), e che forse i francesi si erano fatti un po’ troppo
imbambolare dall’arte per l’arte, dall’Oulipo e da Tel Quel, ma non c’è dubbio che il secolo iniziato col
crollo delle Torri Gemelle (e l’abbattimento del Muro di Berlino era stato precursore) si sia presentato, nel
sentire comune mediatico e politico-culturale, come il secolo in cui ogni disimpegno letterario è diserzione –
nel pendolo incessante tra autonomia ed eteronomia dell’arte, l’ora presente batte dalla parte dell’eteronomia.

 

Su Brainpickings (un blog statunitense che vanta oltre un milione di contatti ogni mese) la fondatrice Maria
Popova ha scritto nell’ottobre del 2014: “Le quattro funzioni della letteratura sono: economizzare tempo,
renderci più gentili, guarire dalla solitudine, prepararci a superare i fallimenti”. Nessun accenno alla bellezza
e ai suoi effetti contraddittorî (e se uno per superare un fallimento avesse bisogno di tempo? o se gli
servissero fallimento e solitudine per renderlo più gentile?); ma soprattutto nessuna esitazione sul fatto che la
letteratura debba essere giudicata in base ai suoi effetti. Come sono lontane le stagioni in cui Jakobson
sosteneva che la funzione letteraria della lingua era quella di costringere il messaggio a riflettere su se stesso!
Al centro delle analisi letterarie che ora appaiono più trendy (la bio-critica e il darwinismo letterario) non c’è
più la ricerca del senso ma lo studio sull’efficacia; non quel che un testo significa ma come il nostro cervello
si modifica quando leggiamo quel testo, o quali testi attivano più sinapsi cerebrali, o quali elementi del testo
lo aiutano a sopravvivere nello struggle for life della contemporanea babele comunicativa. Il libro di Gefen si
fonda largamente sui principî della bio-critica e del darwinismo: se il testo letterario ci è utile per allenarci
alla vita sociale e per farci adattare alle situazioni nuove, allora è ovvio che salga in primo piano una
funzione terapeutica della letteratura. Nei suoi sette capitoli, il libro esamina le capacità “riparatrici” del testo
letterario via via di fronte a se stessi, alla vita, ai traumi, alla malattia, agli altri, al mondo e al tempo – con
una tassonomia e un’escalation dall’allure medievale che si oppone polemicamente al modernismo
assolutizzante e pensoso, svincolato dall’attività pratica. La letteratura francese degli ultimi vent’anni (Gefen
non ha dubbi su questo) intende “agire, rimediare alle sofferenze” – Maylis de Kérangal “vuol fare del bello
mediante il bene, e del bene mediante il bello”, Emmanuel Carrère in Autres vies que la mienne insegna

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/lepoca-dello-spezzatino
https://test.doppiozero.com/walter-siti


(perché lui stesso l’ha imparato) che ciò che ci unisce agli altri è più importante di ciò che ce ne distingue.

 

Si tratta di una buona scrittrice e di un grande scrittore, ma Gefen non ha alcun problema a metterli accanto a
scrittori mediocri o pessimi, o perfino ai prodotti collettivi degli “ateliers d’écriture”. Si tratta di
risocializzare la letteratura, di “democratizzarla”, di “rivalutare le lacrime così a lungo screditate”; se il
criterio della letteratura è il bene che fa, allora che cosa può importare se sia buona o cattiva letteratura? I due
miliardi di persone che annualmente postano su Facebook i dettagli della loro vita probabilmente ne traggono
giovamento, come Goethe trasse giovamento personale dall’aver scritto il Werther (ma i genitori dei ragazzi
che si suicidarono dopo averlo letto?). Parlare di sé e dei propri traumi procura beneficio ai traumatizzati,
tutti i manuali di self-help lo consigliano e non per nulla si istituiscono nelle carceri e nei centri di igiene
mentale dei corsi di scrittura creativa. Dagli anni Novanta del secolo scorso sono venute di moda le
“autopatografie”, cioè le autobiografie dei malati, che fosse di tumore o di Aids; i figli hanno scritto
sull’alzheimer dei genitori, i genitori su come si supera il lutto per la morte precoce di un figlio (Gefen
raccomanda il Dante della Vita nuova come “grief counselor”, trascurando chissà perché Boezio); la
letteratura si è fatta ecologica nel rivalutare i territori trascurati (le campagne, le banlieues, le grotte del
Pakistan), si è fatta tribunale per correggere le “ingiustizie della Storia” ricordando vicende trascurate o
rimosse. Tutte cose ovviamente che la letteratura ha sempre fatto, da Lazarillo di Tormes a Zola, ma Gefen
sottolinea che ora questa è diventata la linea dominante, sostenuta dalle istituzioni che finanziano gli ateliers;
ora “il valore letterario si misura sull’efficacia terapeutica”, una letteratura “non più emancipatoria ma
riparatrice”: su Babelio e Lecteurs.com, due noti blog, esiste una sezione di “biblioterapia”. Emmanuelle
Pagano in Nouons-nous (un romanzo del 2013) ritrae in modo icastico questo nuovo sentire: la protagonista
ordina a una ditta farmaceutica specializzata dei blister di capsule trasparenti, ci mette dentro delle brevi frasi
letterarie e si impone di leggerne una ogni mattino pomeriggio e sera. La letteratura rafforza il sistema
immunitario dei lettori fortificandoli nella lotta contro il Male. Non più vite messe al servizio della letteratura
ma una letteratura messa al servizio della vita. Dalla neutra analisi dell’efficacia si passa senza sussulti
visibili alla promozione dell’efficacia positiva; si concorda col bio-critico William Flesch quando scrive che
“le finzioni servono a mantenere l’ottimismo della specie”. La letteratura francese in questi anni, sostiene
Gefen, “tende a diventare letteratura d’intervento” basata su “un’orizzontalità partecipativa”; nemmeno il
vecchio sano intrattenimento rosa o giallo si salva, perché la letteratura non è più “destinata a procurare
piacere ma a combattere l’infelicità del mondo”.

 

Letteratura di intervento, agire sulla realtà per migliorarla: affiora subito alla mente il termine “impegno” – di
cui si parla molto oggi, sia nella Francia dello scontento anti-Macron che nell’Italia del governo gialloverde e
nell’Inghilterra post-Brexit: la letteratura come militanza civile o come uno degli strumenti per tale militanza.
Ma Gefen ci tiene, fin dalla prefazione, a prendere le distanze dalle “pratiche proprie a una scrittura engagée
sul modello sartriano”. E non si può dargli torto, se si pensa che per Sartre l’engagement letterario era
sostanzialmente una scuola di libertà, intendendo per libertà il rovesciamento continuo dell’ordine – “la
letteratura impegnata”, dice in Qu’est-ce que la littérature ?, “è il riflettere soggettivo di una società in
rivoluzione permanente”. Il compito che il nuovo impegno ‘terapeutico’ si pone è invece più semplice e
concreto: aiutarci a vivere, favorire il nostro adattamento alle mutazioni e/o farci sentire nel giusto, dalla
parte degli emarginati e dei sofferenti: è, come scrive a un certo punto Gefen con sintesi fulminante, “una
macchina per fabbricare rassicurazione”. È uno stimolo e un conforto per gli esseri fragili che siamo diventati
di fronte alle crisi ma insieme è uno slancio di solidarietà verso i più fragili di noi. Abbracciamoci,
stringiamoci in questo periodo di resistenza emergenziale, facciamo della letteratura un’arma e un appoggio.
Se Kafka pensava che la letteratura fosse “il salario del Diavolo”, ora il Male (da qualunque parte provenga:
discriminazioni, epidemie, criminalità, terremoti, fascismi, polluzione industriale, autolesionismi privati) è il
nemico contro cui la letteratura deve combattere.   



La domanda a questo punto (ed è ancora una domanda sartriana) è: per chi si scrive? La risposta, ancora una
volta, è diversa: non si scrive per chi è alla ricerca della verità ma per diffondere la voce della verità (o della
giustizia) tra il maggior numero di persone possibile – per “arrivare” (questo è il verbo) tendenzialmente a
tutti: agli amici per confortarli, agli avversari per convincerli, ai nemici per confonderli e schernirli. Ma come
si fa per allargare l’audience e uscire dalle tanto odiate, elitarie torri d’avorio? Intanto con l’idea che tutti
possano fare letteratura (“tu puoi contribuire con un verso” dice la poesia di Whitman che il professor
Keating legge ai suoi studenti nell’Attimo fuggente, e poco importa che lì Whitman si riferisse alla vita e non
alla letteratura), ma soprattutto con l’idea che la letteratura possa essere alla portata di tutti. Semplice, diretta,
senza inutili intellettualismi, ricca di scene iconiche e memorabili. Ecco allora che il disprezzo per
“l’attenzione agli aspetti formali” si traduce subdolamente in una ricetta non scritta (e non confessata) di
preferenze formali che è interessante portare allo scoperto. Se è essenziale “influire” (altro verbo-chiave),
possiamo chiederci come sia fatto, che caratteristiche debba avere un testo efficace.

 





Émile Zola.

Ripartiamo dall’“economizzare tempo” che Maria Popova fissava come una delle quattro funzioni della
letteratura: oggi la soglia di attenzione dei più (secondo gli studi neuro-scientifici) si è parecchio abbassata e
quindi la letteratura dovrà fornire prodotti brevi e di forte impatto, sul modello della comunicazione e
dell’advertising – o, se lunghi, riassumibili in sinossi senza sfumature, ai limiti dello slogan: la lotta tra clan
rivali, l’ascesa di un tiranno, l’incrollabile tenuta di un’amicizia, l’epopea di un esodo. Subito se ne
impadroniscono i media, quel che si trasmette non è tanto il testo ma il suo riassunto; meglio se ne viene
ricavata una versione cinematografica o televisiva. “Una volta”, ha scritto Roberto Saviano sull’”Espresso”,
“era l’universale a essere raccontato […] oggi abbiamo la necessità di fermarci sul particolare, di fermarci sul
caso singolo […] la notizia che volevamo approfondire è già vecchia, e chi di noi sente di potersi permettere
il lusso di sprecare tempo?” La conseguenza che ne trae è sorprendente: “C’è bisogno che il cinema vada in
soccorso della cronaca”. Di fronte alla deperibilità dell’accadere non è il ‘classico’ (con la sua universalità) a
venirci in soccorso, ma un medium più potente perché più capace di impressionare i sensi – l’arte non è più
concepita come un filtro che trattiene l’essenziale della cronaca e lo complica mescolandolo a ciò che
cronaca non è, ma piuttosto come un altoparlante che fornisce alla cronaca un maggior potenziale persuasivo
e di memoria (“per non dimenticare” potrebbe essere scritto sul frontespizio di molta letteratura presente).
Meglio, dunque, testi che possano facilmente essere trascritti in altri sistemi segnici (fumetto, graphic novel,
film, serie televisiva, musical, blog, video su youtube); meglio uno stile che non richieda molta cultura
letteraria a chi legge né sforzi di decifrazione sintattica, quindi poche allusioni o omaggi alla tradizione –
semmai qualche punta espressionistica che rompa lo standard e offra, con poca spesa, il brivido di star
leggendo letteratura. Se il testo deve ‘bucare’ la coltre indifferente di rumore informativo, risulta più efficace
se in esso esistono dei vertici retorici, dei culmini emotivi che possano essere isolati e ricombinati in altri
contesti. Insomma, un testo che voglia davvero ‘fare del bene’ al maggior numero di persone non può
permettersi di apparire arcigno, chiuso nella propria indivisibile spocchia di individuo, ma dev’essere
riassumibile in un’idea o (alternativa addirittura preferibile) in una serie di input.    

Mi è capitato, qualche tempo fa, di visitare una mostra al Leopold Museum di Vienna; una accanto all’altra,
nella stessa sala, comparivano due opere apparentemente simili, anzi una era la citazione dell’altra: la prima
era una classica tela di Lucio Fontana, coi ‘tagli’ che l’hanno reso famoso, la seconda una tela di Maurizio
Cattelan con tre ‘tagli’ alla maniera di Fontana, due orizzontali e uno diagonale disposti in modo che si
potessero leggere come la ‘Z’ di Zorro – ‘zorro’ in spagnolo significa ‘volpe’: dunque l’operazione di
Cattelan consisteva nel prendere in giro l’arte sedicente autentica e nello smascherarne l’astuzia
commerciale. Un amico che mi accompagnava, alla mia osservazione che l’opera di Fontana conservava
un’energia (come l’ombra del gesto) che era totalmente assente nella tela di Cattelan, rispose usando un
aggettivo che non avevo mai sentito: “l’opera di Cattelan è webbabile, l’altra no”. Essere “webbabile”, cioè
facilmente trasmissibile nell’ambiente digitale, è dunque una dote precisa per i messaggi che oggi vogliano
arrivare a tutti. Quella di Cattelan è un’idea, la tela di Fontana è un testo prodotto dalla passione di un corpo,
non un episodio di guerriglia semiologica. Non assomiglia agli stencil di Banksy, dove il coraggio e la
deliziosa fantasia inventiva sono esterni al disegno, tutti estrovertiti sull’azione civica; nella tela di Fontana il
coraggio è incorporato nell’opera: è come le pennellate grumose di Van Gogh, come le colature di Pollock,
come l’irriproducibile vibrazione sui mattoncini della vermeeriana Veduta di Delft, che cambiano luce
quando l’osservatore si avvicina.

 

2.

Prima mi sono chiesto come debbano essere fatti i testi efficaci e adatti ad arrivare a tutti, ma non mi sono
chiesto come siano diventati i ‘tutti’ a cui i testi devono arrivare. Perché la comunicazione è definitivamente
digitale e bisogna guardarla a occhi aperti, senza nostalgie senili e patetici arroccamenti. Il sessantunenne



Alessandro Baricco, nel suo intelligente e irenico The Game (Einaudi 2018), parla di un “cambio di
paradigma” ormai irreversibile e credo che abbia ragione: l’epoca in cui viviamo preferisce la velocità alla
qualità, la trasversalità alla linearità, la mobilità di superficie alla profondità – preferisce giudicare
direttamente piuttosto che farsi spiegare le cose dagli esperti e dà per scontato che il posto dove si riversa più
gente sia il posto migliore. Se questa è la situazione a cui ci ha portato la tecnologia (verso un individualismo
senza identità), anche l’arte ha bisogno di un piccolo lavoro di restyling per arrivare a tutti; parlando della
comunicazione in generale, Baricco constata che il nuovo mondo digitale “è troppo instabile, dinamico e
aperto per essere un habitat gradito a un animale sedentario, lento e solenne come la verità” – sostiene, con
esempi, che le notizie devono rinunciare a un po’ di verità per assumere “un profilo aerodinamico” che
consenta loro di viaggiare veloci. È interessante capire come il nuovo ambiente stia lavorando per rendere
“aerodinamici” pure i testi letterari. Se i nativi digitali, i ragazzi nati col nuovo secolo, percepiscono i device
tecnologici non come uno strumento ma come un prolungamento organico del loro corpo, e se nella loro
“realtà aumentata” è difficile distinguere tra naturale e artificiale, tra mondo e oltremondo, tra esperito
personalmente e vissuto da altri, allora anche gli studi di bio-letteratura dovranno tenerne conto e tarare su
questa post-esperienza l’efficacia dei testi, la loro capacità di “riparare e risanare”. L’engagement, in questa
prospettiva, rischia di somigliare troppo alla stessa parola se letta in inglese: l’“engagement rate” è, in termini
di marketing, il quoziente che calcola l’efficacia di una fan page (likes + commenti + condivisioni diviso il
totale dei fan in un dato giorno).

 

Quando si riproduce digitalmente un’opera d’arte musicale o visiva, siamo ormai abituati a perdere un po’ di
qualità a favore della comodità: ascoltare un’orchestra dal vivo non è come ascoltarla sul vinile né come
ascoltarla con un MP3, in compenso è molto più facile portarsela dietro; se non possiamo andare fino a
Mosca per vedere la Trinità di Rublëv, possiamo ammirarla su Google Art: noteremo particolari che
nell’affollamento del museo magari ci sono sfuggiti (tipo la testa di vitello che spunta dal piatto al centro),
ma non potremo provare quella sospensione di fiato, per quella luce-pace che pare provenire dal dipinto
stesso, che ci arriva addosso anche quando la Tret’jakov è piena di gente. Quel che non è “webbabile”,
stranamente, è proprio l’imprecisione: perfino nell’arte che più prescinde dalla mano dell’artefice, come la
fotografia, la grana che il digitale si sforza di riprodurre è troppo regolare e omogenea, non sarà mai
grossolana come quando la pellicola si sviluppava in camera oscura. L’esattezza uccide la sfocatura, il
pulviscolo inafferrabile, la scivolata del violino – insomma quell’indefinito e casuale in cui consiste,
psicologicamente, l’impressione di infinito. La tecnologia ci potrà forse dare il Tutto (tutti i quadri del
mondo, tutte le musiche, tutti i libri riprodotti e conservati per sempre in giganteschi cloud), ma l’Infinito
mai. Baricco, che ovviamente lo sa, parla di “perdita dell’anima” e si ripropone (con ammirevole spirito
positivo) un lavoro didattico altrettanto gigantesco di ripensamento delle humanities, in cui quel che si perde
in profondità si possa recuperare in estensione – cercando il brivido e l’anima non nello scavo semantico o
nella traccia materiale del corpo ma nell’avventura del muoversi, del collegare luoghi lontani, del sentirsi
perennemente incuriositi.

 

Io, che di anni ne ho settantadue, sarei parecchio tentato di recitare il ruolo del custode di rovine, del
difensore della profondità eccetera; se non fosse che dietro simile ruolo traspare quello, abbastanza
ripugnante, del laudator temporis acti. Quindi mi limiterò a una mossa intermedia: segnalerò un punto, uno
solo, su cui mi pare ci sia da discutere – ma così, come si incolla un post-it al frigorifero perché chi passa si
accorga che manca qualcosa. La letteratura non ha grossi problemi di riproduzione digitale, le parole sono
immateriali e restano le stesse su qualunque supporto; quella vibrazione di infinito che va perduta buttando
sul digitale un quadro o una musica va perduta in un testo letterario se lo si priva della propria totalità. È l’
interezza l’anima segreta di un testo, e dunque le parole non sono più le stesse se vengono assunte (come
suggerisce la Pagano in Nouons-nous) in pillole. Il punto che intendo discutere è proprio quello della
necessaria frammentazione a cui i testi letterari vanno incontro nell’intento, oggi, di arrivare a tutti (di essere
‘democratici’). Mi è d’aiuto un libro di Gino Roncaglia, esperto di informatica umanistica e figlio del



filologo romanzo Aurelio: il libro si intitola appunto L’età della frammentazione (Laterza 2018) e si occupa
di scuola digitale. “Il digitale”, scrive Roncaglia, “è caratterizzato da contenuti fortemente granulari”; in
presenza di contenuti complessi, il digitale procede a operazioni di selezione e di ritaglio per ottenere
contenuti più semplici e più suscettibili di ri-combinazione (più aerodinamici, direbbe Baricco). Ma, si chiede
ancora Roncaglia, “basta l’aggregazione a costruire complessità?” – e questo è nella natura del digitale o solo
di una “fase evolutiva dell’ecosistema”?

 



Trinità di Rublëv.

Vediamo intanto come si presenta la situazione adesso. Partiamo dal basso, cioè dal porno; quando ancora lo
si vedeva al cinema, la struttura era chiara: c’erano i momenti-clou degli incontri sessuali ripresi con



ossessivo dettaglio e poi, per riempire la durata di un film, molte lungaggini inutili (dialoghi risibili, lunghi
viaggi in macchina, panoramiche d’interni più lente di quelle di Visconti) – ora, nel free porn che è il più
visto in Rete, ci sono solo gli estratti dei momenti forti, talvolta di pochi minuti o pochi secondi; per vedere
l’intero si dovrebbe pagare ma non lo fa quasi nessuno. La struttura ‘traforata’ del porno si offre come
modello per altre forme di comunicazione-spettacolo. In televisione aumenta il numero degli spettatori che
preferiscono lo zapping alla trasmissione intera, e seguendo quel trend si moltiplicano i programmi fatti solo
di frammenti scelti di altre trasmissioni (dall’antesignano Blob a Techetecheté, fino al recente Uozzàp). I
comici professionisti temono ormai la concorrenza dei ‘battutari’ dilettanti del web: la “social top ten” che fa
Zoro a Propaganda Live non è che la rassegna settimanale dei migliori frammenti comici raccolti in Rete, e
si potrebbe fare un libro divertente solo con quelle schegge (se non fosse che diventano incomprensibili quasi
subito, allo scadere della cronaca). I ragazzi sono abituati a comunicare con messaggi brevissimi e l’app
preferita sta diventando Snapchat, dove qualsiasi messaggio di testo si cancella dopo ventiquattro ore. Nella
musica sono sempre più frequenti i mash-up, cioè brani realizzati unendo tra loro due o più pezzi di canzoni
pre-registrate, una moda che è cominciata coi ‘mischioni’ che i deejay facevano nelle discoteche; i rapper
(per esempio Anastasio, recente vincitore di X Factor) inseriscono parole loro dentro pezzi famosi,
incistandole come le uova del cuculo nei nidi altrui. Nelle esibizioni dal vivo dei rapper l’interezza del testo è
compromessa dalla velocità con cui viene pronunciato e dalla ripetizione estenuante di semplici parole-
tormentone, sottolineate da una loro riproduzione visiva sui grandi schermi. Frammenti di versi rimati che
colpiscono al plesso solare e vengono diffusi puntando alla massima audience (l’ultimo album di Salmo è
pubblicizzato anche su YouPorn e PornHub).

 

Quest’aria del tempo si riflette pesantemente sulla letteratura: accanto a Wikipedia è nato Wikiquote, una
raccolta di citazioni (per ora più di centomila solo nelle principali lingue europee) tratte da opere celebri;
niente di nuovo, a parte il gigantismo, antologie e centoni e tesoretti ci sono sempre stati – ma, nel nuovo
clima, Wikiquote viene saccheggiato da ogni tipo di media, social o no: ecco che in un talk televisivo, per
esempio, si usa una indicazione narratologica cechoviana (“se in un racconto compare un’arma, bisogna che
prima o poi spari”) per contrastare la legge sulla legittima difesa; ecco che il professor Keating, nell’Attimo
fuggente, cita un verso (anzi meno di un emistichio) di Orazio, il “carpe diem” diventato quasi il logo di una
generazione, e aggiunge subito dopo, a commento, “rendete straordinarie le vostre vite”: che è il contrario
della ‘medietas’ oraziana. Contraddizioni e travisamenti vengono allegramente tollerati e promossi
nell’euforia della “aerodinamicità”; ecco uno scrittore ammirato e influente come Roberto Saviano sostenere
in un articolo su “Repubblica” che spesso di una poesia basta un verso solo (“il nucleo”) per affascinare i
lettori e rendere quella poesia memorabile. Quando sulla versione online del quotidiano inglese
“Independent” troviamo “i venti versi più emozionanti che siano mai stati scritti”, ovviamente tratti da venti
poesie diverse, più che a un’antologia ci troviamo di fronte a una pubblicità turistica per l’estetica della fretta.

 

L’intero, la struttura, la durata, la coerenza interna (cioè i valori che quelli della mia generazione attribuivano
ai classici) sembrano ormai vecchiumi da mettere in soffitta: all’enfasi del frammento corrisponde, nella
narrativa, il fenomeno della sparizione dei finali – le serie televisive spesso finiscono quando finiscono i
soldi del produttore o (se ci sono) i finali sembrano deludenti agli stessi fan. Chi insegna nelle scuole di
scrittura creativa testimonia che i giovani hanno sempre più difficoltà a trovare i finali. La narrativa oscilla
tra due estremi: o testi che cercano i vertici, i punti forti, le scene madri trascurando il resto, o testi arresi a
quel che Calvino chiamava “il mare dell’oggettività” – penso per esempio a Resoconto di Rachel Cusk (un
romanzo composto unicamente dalle storie che la protagonista sente raccontare durante un viaggio, senza
gerarchie e senza preferenze – e senza conclusione) o alla saga autobiografica di Karl Ove Knausgård, sei
volumoni che ambiscono a raccontare tutta la vita dell’autore, senza scegliere e senza fare considerazioni
generali, come in una carta geografica estesa quanto il territorio. Quel che si perde soprattutto, in questa
tenaglia tra la frammentazione e la totalità neutra-indifferenziata, è appunto l’individuazione di una spina
dorsale: che nasca, attenzione, dall’interno dei testi e non da un’idea preconcetta delle ‘influenze’ che si



intendono esercitare. Vorrei concentrarmi sulle due perdite che mi paiono più gravi (più della ‘vibrazione
d’infinito’ o delle ‘sfumature’ di cui ho parlato più sopra): la perdita delle conseguenze e la perdita
dell’inconscio.

 

Zygmunt Bauman, nel suo La vita in frammenti, ipotizza che una delle caratteristiche dell’uomo
contemporaneo sia il “differimento del saldo” (con l’emblematico passaggio dal libretto di risparmio alla
carta di credito); si vive cioè in un mondo in cui notizie e azioni si mescolano e si sovrappongono, ricevono
la loro dose di odio o di consenso, ma prima che arrivi il redde rationem i contesti sono cambiati al punto che
non si sa più chi sia stato responsabile di cosa. Lo stesso accade per i testi letterari, a furia di spezzettarli,
riusarli e riciclarli; è come se i testi, rinunciando alla coerenza tra i livelli e all’indivisibilità strutturale,
rinunciassero a essere responsabili di se stessi – mostrandosi eternamente ‘aperti’, continuamente nomadi in
una connessione orizzontale sempre più veloce, puntano più alla fascinazione momentanea che alle
conseguenze culturali (e in senso lato politiche) delle proprie scelte formali. Ma le forme si vendicano e
mentre si sottraggono alla continuità col passato ci dicono comunque qualcosa sul presente. Tutta la
tradizione del moderno, da Baudelaire a Hofmannsthal, da Eliot alle avanguardie, ha fatto del frammento una
risorsa: era una ribellione contro filosofie sistematiche e stramorte, contro la vischiosità liberal-sentimentale
della borghesia, contro il peso dei paternalismi: insomma era una poetica antagonista. L’attuale vittoria-
senza-combattere del frammento ha qualcosa di fatale per non dire di rassegnato, vi prevale un sentimento di
facilità; non è tragico ma ovvio, non serve per scardinare ma per soprassedere. I classici ormai sono come
quei magnifici portali medievali in bronzo su cui tutti vanno a sfregare un’unica lucertolina, resa lucente dal
desiderio di fortuna dei turisti.  

 

Prendiamo un individuo digitale, intelligente e veloce, che sia stato catturato dal primo verso della
leopardiana Sera del dì di festa: “Dolce e chiara è la notte e senza vento”. Poniamo che non si accontenti
della sensiblerie ma voglia dedicarsi all’avventura della ricerca trasversale: Google gli dirà che pochi mesi
prima di scrivere quel verso il ventunenne Leopardi aveva cercato di fuggire da Recanati ma il padre lo aveva
scoperto; se insiste a cercare, il nostro giovane troverà da qualche parte che Leopardi era tifoso di Bruto
uccisore dei tiranni e che invece il padre odiava tutto quello che era venuto dalla Francia post-rivoluzionaria.
Essendo intelligente, forse a quel punto gli sarà presa voglia di riflettere sull’intera poesia e collegherà la
malinconia del primo verso al fatto che a Recanati non arrivavano le novità della grande Storia, rappresentata
nel testo dagli antichi romani; quel che non potrà mai sapere, perché ha già ottenuto tutti gli input
dall’esterno e non ha avuto pazienza di ascoltare il testo, è che questi collegamenti li faceva già il testo
stesso, mediante il “posa” del terzo verso ripreso nel “posa” (musicalmente ‘pianissimo’) del verso trentotto;
e, quel che più importa, lo faceva all’insaputa di Leopardi. Gli sfuggirà cioè che le poesie possono dire quel
che l’autore non sa di voler dire, e Google lo avrà derubato della fiducia nell’inconscio. Essendo figlio della
profondità, l’inconscio non gode di buona stampa nel mondo della velocità orizzontale, anche perché è
fulmineo nel rivelarsi in quanto sintomo ma ha bisogno di tempo perché l’io possa (in parte)
riappropriarsene. L’homo sapiens digital si presenta come un uomo senza inconscio? L’anima di cui Baricco
lamenta la perdita è lo spessore della psiche? Chi lavora oggi sulle reti neurali dell’intelligenza artificiale ha
sentito il bisogno di arricchire i computer con un’alea di irrazionalità, inventando una specie di ‘simulatore
d’inconscio’ che funziona inserendo negli algoritmi un elemento casuale; il problema è che l’inconscio non è
random, è strutturato e dialoga con le strutture della coscienza.

 

C’è un fenomeno, a esser pignoli, per cui anche nel mondo digitale si può parlare di un sopra e di un sotto, e
quindi è prevista una specie di profondità: lo verifichiamo ogni giorno quando maneggiando uno smartphone,
o qualunque altro apparato tecnologico, ci accorgiamo che a una estrema semplicità d’uso (basta un bottone
da premere o un tasto da sfiorare) corrisponde una pazzesca complessità sottostante; la superficie è facile ma



il motore è inghiottito in un groviglio di calcoli e macchine non visibile, incomprensibile alla maggior parte
di noi. Il sotto non ci appartiene, non lo conosciamo; a differenza dell’inconscio umano, però, questo
‘sottostante’ appartiene a qualcuno che lo conosce benissimo perché lo ha inventato e lo mantiene in
efficienza – è una complessità che dipende da algoritmi altrui, una complessità alienata. I risvolti economici
e sociali di questo fenomeno Baricco soavemente li chiama “scomodi effetti collaterali” e ne dà una buona
descrizione: “Ricchezza distribuita in modo asimmetrico, ingiusto e insostenibile” e “inclinazione degli
elettori per una qualche forma di leaderismo populista che tende a saltare la mediazione dei ragionamenti”.
Bingo. Mi nasce qui spontanea una domanda vecchia, di quelle che si facevano prima che crollassero i Muri e
le Torri: fino a che punto la struttura economica, e la omologa configurazione politica, determinano le forme
artistiche di un’epoca? Diamo pure per scontato che il romanzo e la poesia come li si è intesi finora nella
tradizione occidentale, con la loro ormai insostenibile lentezza, la loro pretesa di complessità e di
interpretazioni, la loro arroganza di solitaria ambiguità e di voler essere giudicati interi, siano diventati un
prodotto di nicchia come i vinili e la pellicola fotografica; si può almeno avanzare il dubbio che ‘fare del
bene’ in pillole con la letteratura possa condurre a qualche pratica controproducente? Di opposizione
superficiale, magari, ma di sostanziale subalternità al sistema? Pedante retrogrado per pedante retrogrado,
tanto vale che io ricordi l’Alexandre Pope del Saggio sulla critica (1711), là dove raccomanda di bere a
fondo dalla fonte delle Muse oppure di non assaggiarla affatto, perché “shallow draughts intoxicate the
brain”: sorsi brevi intossicano il cervello.

 

Questo testo è pubblicato nel terzo numero della rivista "L'età del ferro", ed. Castelvecchi, da oggi in
libreria.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





