DOPPIOZERO

Ex Africa: I’arte ddl’ ineffabile

Francesco M. Cataluccio
9 Aprile 2019

Non sono mai stato in Africa. Ho letto e visto molto: soprattutto le mostre curate dal grande studioso e
collezionista Ezio Bassani (come La grande scultura dell’ Africa Nera, al Forte Belvedere di Firenze, nel
1989, e lamostra Africa. Capolavori da un continente, nel 2003, alla Galleriad’ Arte Modernadi Torino),
deceduto, all’ eta di 94 anni, mentre stava preparando, assieme a Gigi Pezzoli, la mostra Ex Africa. Soriee
identita di un’ arte universale appena inaugurata a Bologna.

Difronte al’ arte africana ho la strana sensazione di toccare un oggetto attraverso un guanto, avendo
I"'impressione che il tatto sia falsato da non esser mai stato in Africa e dalle mille incrostazioni equivoche che
I” Occidente haimposto a quel mondo.

Pero, forse, questa mancanzadi “conoscenza sul campo” mi aiuta a guardare e apprezzare |’ arte africana con
uno sguardo libero, come pura arte e non come documenti etnografici. Anche se s trattadi un’“arte
tradizionale”, fatta di opere non create espressamente per il mercato, main rispostaai bisogni religios,
rituali, politici ed estetici delle societa africane del passato.

L’ arte africana per esistere non hainfatti bisogno di categorie derivate da altri contesti, e neppure del
riconoscimento della cultura occidentale. Come ha scritto William Fagg, uno dei piu grandi africanisti del
Novecento: “I’ arte nella sua forma piu purariguarda la comunicazione dell’ ineffabile, che é al di ladelle
parole”.

La bellissima mostra presentata al Museo Civico Archeologico di Bologna (dal 29 marzo al’ 8 settembre),
curata da Bassani e Pezzoli (con la collaborazione di Anne Vandestraete, Elio Revera, Malcolm D. McLeod,
Francgois Neyt, Bernard de Gryunne, Micol Forti, Alessandra Brivio, Pierre Amrouche, Claudia Di Tosto), e
la piu ampia mostra d’ arte africana mai realizzata in Italia e aiuta a considerarla finalmente come un’ arte
universale.

Fino a Novecento, cio che haimpedito di apprezzare le espressioni della creativita africana come arte é stato
la conseguenza di un lungo processo di incomprensione della diversita e di disprezzo, che ebbe il suo tragico
culmine con latratta degli schiavi trail XVI eil XIX secolo. Come scrive Gigi Pezzoli nell’ Introduzione a
Catalogo dellamostra (edito da SKIRA): “L’ Occidente, per secoli, ha deliberatamente costruito un
immaginario negativo sull’ Africa e sugli Africani, un processo nel quale una rappresentazione falsificata ha
creato il paradosso di una pseudo-conoscenzadi verita nel momento stesso in cui produceva finzione.
Quell’immaginario e giunto fino ai nostri giorni, haimpedito di riconoscere ed apprezzare ladiversitaela
creativitadell’ Africae quindi —in ultimaanalisi — di costruire quel dialogo di reciproco rispetto e di
riconoscimento, quanto mai indispensabile nella realta multiculturale e complessa del mondo contemporaneo.
(...) Per dare supporto al commercio in grande scaladi esseri umani, serviva una giustificazione per cosi dire
‘moral€’, supportata da un potente immaginario. (...) Vaentin Mudimbe |” ha sintetizzato efficacemente gia
nel titolo di una sua celebre opera: L’invenzione dell’ Africa, cioe una rappresentazione distorta e stereotipata
del Continente Nero e dei suoi abitanti.”


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/ex-africa-larte-dellineffabile
https://test.doppiozero.com/francesco-m-cataluccio

Con I’avvento del colonialismo e poi, soprattutto, dalla meta dell’ Ottocento, moltissimi oggetti africani
arrivarono in Europa: erano destinati alle Esposizioni e ai Musei Coloniali e al nascenti Musel Etnografici.
Manufatti di cultura materiale e opere d’ arte giunsero senza attestati di nobilta, nella massa indifferenziata di
cio che veniva considerato preval entemente, se non unicamente, “documenti etnografici” di culture inferiori.
Come tali, furono ammassati e anche esposti senza alcuna distinzione qualitativa.

Micol Forti, nel saggio XX secolo: |’ Europa guarda I’ Africa, racconta come il cambiamento di atteggiamento
verso |’ arte africana avvenne con le Avanguardie del primo Novecento (Espressionismo tedesco, Cubismo
francese, Surrealismo e Metafisica): “La sperimentazione, indirizzata atravolgere i concetti di tradizione e di
‘classicita’, trovo nelle testimonianze delle culture primitive, ed in particolare nell’ art négre, stimoli e
conferme per la definizione di nuovi canoni estetici. La straordinaria sintesi formale e le potenzialita
espressive di materiali poveri espressi nelle opere provenienti dal continente africano, si intrecciavano con il
fascino per lamagiae |’ occulto, per un senso originario della natura e dellareligione, per una
rappresentazione assoluta del potere”.

Acquisito il riconoscimento del valore dell’ arte dell’ Africa, nel Novecento si € avviato il 1aborioso processo,
tuttorain corso, per costruirne unaverae propria storia delle Arti del Continente Nero, dovendo combattere
contro due pregiudizi difficili da superare:

1) chel’arte africanasiaun’ ARTE SENZA TEMPO (alle opere d’ arte in legno, che sono la maggioranza dei
manufatti, venivafino aoggi attribuita una modesta anzianita adducendo come spiegazione la caducita del
materiale in condizioni climatiche sfavorevoli e la sostituibilita delle opere nelle societa d origine);

2) chesiaun’ ARTE ANONIMA, frutto di un generico sapere collettivo (come scrive Pezzoli: negare
I"individualita della creazione afavore di una paternita diffusa e impersonale, altro non era che |’ eredita di
una certavisione adatta all’immagine dell’ Africa primitiva).

Visitando la mostra di Bologna (che comprende 270 pezzi provenienti da 50 prestatori), la primacosa che si
apprende é che quasi nessuna statua e fatta per stare appoggiata da qualche parte. Come sostenne, nel 1940,

I’ etnologa austriaca Etta Becker-Donner: “Nel mondo delle arti africane, pochissime statue sono opere d arte
pura, create appositamente per |I’amore della creazione”’. Abbiamo a che fare con una concezione dell’ oggetto
artistico assolutamente dinamica: quelle figure lignee sono compagne di danze rituali, strumenti di potere,
idoli che vengono continuamente spostati, maschere, oggetti “vivi” che vengono vestiti, strofinati, puliti ecc.
E un’idea d arte che per secoli in Occidente si & persa e che soltanto nel Novecento va riscoprendosi con le
performance e le istallazioni.

Traendo spunto dalle schede descrittive degli oggetti in mostra, che per |a sezione arte “tout-court” sono state
redatte da Elio Revera, alcune opere meritano di essere segnalate.

Il primo incontro che si fa & con una coppiadi statue di donne dalle braccia smisuratamente lunghe, gambe
corte ei seni accuminati: Figure femminili (X1X secolo) del popolo Bamana, etnia della savana del Mali.
Queste statue esaltavano |a bellezza muliebre alla quale aspiravano gli uomini. Esse servivano per
celebrazioni iniziatiche (rito jo), che avvenivano ogni sette anni. | danzatori portavano in giro queste statue
tra canti e movenze tradizionali.

Poco pitiin 13, sempre nel grande salone iniziale, troneggiano due imponenti Figure pombilbélé, una
maschile e unafemminile, della Costad’ Avorio. Le braccia allungate e arcuate servivano per essere afferrate
come “maniglie’ durante le danzerituali che si concludevano con la distruzione di questi feticci. I copricapo



della figura maschile € piuttosto singolare: unafigura geometricaiscrittain un quadrato irregolare a sua volta
inserito in un grande cerchio ligneo.

Assai interessanti, oltre che dal punto di vista artistico, anche da quello storico-antropologico, sono le vetrine
coni piccoli Pes figurati per la polvereele pepite d’oro, prodotti dai popoli Akan (Ghana e Costa

d’ Avorio), trail XVI eil XIX secolo. Lafunzione di questi pesi, inizialmente di forme geometriche e poi con
figure, non eralimitata all’ essere strumenti di misura, maanche, in diversi casi, di trasmissione, in un
linguaggio allusivo ma chiaro ai destinatari, di messaggi sotto formadi proverbi o di detti legati ala saggezza
popolare oltre che a mito. Anche questi piccoli oggetti rivelano una connessione tra scultura e tradizione
orale. E assai probabile, inoltre, che alcuni di questi pesi siano stati utilizzati anche come talismani a scopo
terapeutico e apotropaico e che fossero stessi merce di scambio.

Sempre nel campo delle “micro opere”, piu avanti si incontrano gli Amuleti Luba (Repubblica Democratica
del Congo, fine X1X inizio XX secolo). Piccole sculture antropomorfe in avorio dal potere magico, destinate
aproteggere chi leindossa: un busto con silhouette femminile sul quale si innestail collo che sostiene una
testa ovoidale. Gli occhi sono socchiusi, il naso e schiacciato, la bocca ovale é sporgente e I’ acconciatura
quadrilobata si ripiega sullanuca. Il corpo liscio, spesso inclinato in avanti, in una postura di riflessione, &
talvolta decorato con losanghe e, in qualche caso, presenta un’ adiposita verso il basso ventre. Le bracciaad
arco sono protese in avanti con le mani posate sui seni. Ancoraoltre si possono ammirare le Figurein stile
“Bibendum” del popolo Lega (Repubblica Democratica del Congo), sempre in avorio. La denominazione
curiosadi questo stile € I' ulteriore dimostrazione del grande ruolo giocato dai collezionisti nellastoria

dell’ arte africana: Bibendum infatti erail nome dell’omino Michelin (il simbolo della societa francese di
pneumatici fondata nel 1898). In origine questo nome é stato dato da André “ Jo-Jo” Rasqguin, che
collezionava opere Lega ed e vissuto a Kindu negli anni sessanta, e da Jean-Pierre Lepage, un mercante di
arte africana che avevala sua attivitaa Parigi. Le figurine nello stile “ Bibendum” hanno un corpo dalle linee
arrotondate; unatesta sferica e grosse membra rigonfie. Cerchi con puntini indicano gli occhi, il naso e
piccolo e pit 0 meno rettangolare, nella bocca sono delineati | denti, e anche seni e ombelico sporgente.

Uno dei capolavori dellamostra, straordinario nella sua simbolica essenzialita e modernita, € laMaschera
zoomorfa del popolo Gbaya (Repubblica Centrafricana), probabilmente posta sullatesta del danzatore: una
testa animale con corna volte antinaturalisticamente in avanti. Latesta di questa bestia sembra un aratro
leggerissimo.

Di sicuraattribuzione autoriale e la Figura femminile 10 me (Costad’ Avorio: inizio XX secolo). Zlan, nato
a Gangwebe (a confinetrala Costad’ Avorio e laLiberia), alafine dell’ Ottocento, era uno degli scultori piu
rinomati del popolo Dan. Di sé diceva: “Il mio nome significa Dio, e come Dio capace di dare vitaalle cose
belle con le mani”.

Simbolo della dignita femminile, e denominato wunkirle (“lamoglie pit ospitale del villaggio”, éil
Cucchiaio antropomor fo cerimoniale wakemia (“il cucchiaio che agisce”) del popolo Dan (Costa

d’ Avorio: primametadel XX secolo). Esso ssmboleggiavala generositaeil talento: erail collegamento trala
donnache lo detenevael’adila. Il cucchiaio rappresentaval’ equiva ente della maschera per gli uomini.

L’ equilibrio delle gambe semiflesse si coniuga con le masse muscolari delineate. Piu avanti Si incontra un
atro, quasi fiabesco, Cucciaio rituale kulukili del popolo Boa (Congo), in avorio efili di ottone, anche
questo creato con finalitarituali.






Proseguendo nellavisita, ci si imbatte in due Figur e magico-religiose nkisi n’kondi (fatte di legno, specchi,
conchiglie, tessuto, rame e piene di chiodi), e una specie di grande porcospino, Figura zoomorfa nkis
n’kondi: create nel XIX secolo e provenienti dalla Repubblica Democratica del Congo. Queste opere, come
le si osservano oggi, sono il risultato di ameno tre interventi successivi.

Lasculturainfatti diventava uno nkisi n’kondi soltanto quando conteneva specifiche sostanze medicali elo
spirito di antenati. Lo scultore realizzavala statua, poi intervenival’ uomo di magia che ponevala sostanza
magica nellabarba e nel contenitore posto sull’ addome e protetto da uno specchio (bilongo), infine agivail
divinatore (nganga). Toccava a quest’ ultimo invocare e provocare lo spirito dello n”kondi che eranella
scultura. Per infastidirlo e suscitarne lareazione, gli veniva esplosa addosso della polvere da sparo. Poi, nel
corso della consultazione, o nganga piantava chiodi, viti, lame e altri oggetti in ferro nel corpo stesso della
statua per rendere |o spirito arrabbiato nel confronti dei nemici che si intendeva colpire. Ogni ferro inserito
eral’esito di unarichiesta, un accordo, la sottoscrizione di particolari voti o il suggello di alleanze. Nel
momento in cui il divinatore enunciaval’ esito della consultazione, il rito implicava di normail sacrificio di
un animale. Lo n’kondi fungeva altresi da deterrente contro eventuali atti antisociali, assumendo pertanto
anche lafunzione di controllo del benessere della comunita.

Colpisce per la perfezione delle forme e la grande tecnica dell’ artistala M ascher a soko mutu,

Hemba (Repubblica Democratica del Congo). Era presumibilmente utilizzata dalle societa segrete bugado e
bambudye durante e cerimonie funebri. Testimoniava il caos delle temute forze dell’ invisibile, contrapposto
al mondo ordinato dei viventi. Per meta umana e per meta scimmiesca, I’ enorme bocca dal l1abbro superiore
piatto, atteggiata a una sorta di grottesco sorriso, esprime le caratteristiche zoomorfe dello scimpanzé,
considerato dagli Hemba un animale infido e feroce,

avolte predatore anche di uomini.

L e maschere soko mutu erano di due dimensioni: quelle pit grandi venivano usate per le danze rituali, mentre
guelle piccole, come questa, erano conservate nelle abitazioni, fatte oggetto di riti e cerimonie per onorare la
memoria degli antenati einvocare laloro protezione.






Nella sala successiva c' e una delle sezioni piu interessanti della mostra perchéil curatore, Bernard de
Grunne, ha cercato di raggruppare le opere secondo uno stile simile e ipotizzare lamano di uno stesso artista.
Ad esempio, le sorprendenti Figure Mumuye (Nigeria) sono create da un grande maestro (detto il “Maestro
di Tara’, dal nome della prima collezione alla quale una di queste statuette appartenne): uno scultore di
evidente talento che riusci areinventare il volto umano secondo un peculiare approccio analitico-cubista. La
caratteristicaformale piu specifica di questo stile € la straordinaria soluzione della testa plasticamente
composta come una bandiera del Regno Unito. La dorsale del naso e I’ acconciatura a cresta definiscono il
piano verticale, gli occhi quello orizzontale, mentre le orecchie si proiettano a croce con un’ angolazione di
quarantacinque gradi sotto gli occhi. Un altro specifico elemento stilistico € la presenza di segni di
scarificazione costituiti dalinee parallele con un motivo frastagliato sulla parte superiore del petto.

Sempre de Grunne ha curato la sala successiva dove si dimostral’“antichita” dell’ arte africana. Le sculture
prodotte da artisti del popolo Mande, il cui baricentro pud essere collocato nel santuario di Kangaba, nel Mali
meridionale, fanno infatti parte di una tradizione scultorea estremamente antica e sofisticata, detta Soninke,
che s e espressain opere di terracotta e legno in un periodo compreso trail 1000 eil 1750. Trale vette della
creazione artisticafiorita nell’ antico mondo dei Mande, si annoverano: o stile architettonico “ sudanese”
(fusione dell’ architetturaislamica con I'iconografia di antichi altari e santuari subsahariani); |’ apprezzato
corpus di |etteratura orale, tramandato da poeti e bardi di professione; i centri tecnologici e artistici di
lavorazione del ferro; le ricche tradizioni scultoree delle societa di iniziazione Bamana.



L e opere Soninke sono scolpite in modo assai piu naturalistico rispetto allo stile dei Dogon (la cui presenza
nellaregionerisale al X1V secolo) e mostrano una grande ricchezza di dettagli iconografici: tuniche, calzoni,
copricapi, armi e stivali di pelle. Un’ dtra caratteristicadi questo stile € la presenza sulle tempie delle figure
di un motivo peculiare di scarificazione consistente in tre linee lievemente sporgenti. Questo motivo si
collega ai nobili Soninke del clan Kagoro, che fuggirono dal regno del Mali meridionale in seguito a
complesse contese dinastiche e alla crescente influenza dell’ islam presso la corte dell’ imperatore del Mali.

Alcune delle opere in mostrain questa sala, attribuite al cosiddetto “Maestro Soninke della maternitarosa’,
sono di una bellezza assoluta e dimostano I’ antica grandezza dell’ arte africana. La statua lignea piu antica,
Figura ancestrale (datata 1040) e anche una delle piu antiche sculture lignee dell’ Africa occidentale: un
uomo magro e lungo che e quasi un “ombradellasera’” o una statua di Giacometti. Grande importanza hanno
il mento eil ventre. Colpiscono le grandi mani attaccate ai fianchi quasi atenere assieme tutto il corpo.






In queste figure ancestrali si notano anche una grande varieta dei gesti, posture dei corpi e dettagli
iconografici. Ho particolarmente apprezzato quelle, gia appartenenti alla cultura degli invasori Dogon, che
tengono le braccia alzate verso il cielo, obbligando il corpo ainarcars leggermente, piegando appenale
ginocchia.

Ci sono poi e pregevali statue in terracotta della culturadi Djenne, del deltainterno del Niger. Perfetta e la
Figurafemminile gravida einginocchiata (Mali, 950-1250), ma davvero ammirevoli per la perfezione
tecnicael’ originalita della raffigurazione sono la Figura inginocchiata con pustole (Mali, 1330-1490) e
I"altra Figurainginocchiata con pustole (Mali, 1030-1270): le pustole che coprono tutto il corpo, come
delle borchie di una corazza, producono un singolare gioco di ombre erilievi.

Cio che accomuna queste fragili, mamolto ben conservate, statue di terracotta e descritto bene da de Grunne,
nel suo secondo saggio compreso nel Catalogo dellamostra: “Lamaggior parte delle sculture esibisce un
cranio cilindrico stretto e allungato, con la parte inferiore del volto appiattitalungo I’ asse del mento. Gli
occhi sporgono dal piano del viso, di solito su una dorsale mediana orizzontale. || naso triangolare &
arrotondato all’ estremita, mentre una serie di linee parallele, incise in un quarto di cerchio, rappresentale
narici. Labocca, composta di una doppia sporgenza arrotondata o vagamente triangolare perpendicolare a
volto, e di solito socchiusa. Le spalle tendono a essere dritte e le membra ben definite”.

La stanza successiva, intitolata Un’ arte di corte, dedicata all’ arte del Benin contiene gli oggetti sicuramente
pil conosciuti e apprezzati dal pubblico non di speciaisti, come le terrecotte e i bronzi di Nok, Igbo-Ukwu,
Ife e Owo, che hanno riscosso grande ammirazione alla mostra dei Tesori dell’ Antica Nigeria presentata nelle
piu prestigiose sedi espositive del mondo (tra cui Palazzo Strozzi a Firenze nel 1984). Bronzi come la Testa
di Oni Ife, quartiere di Wunmonije, (Nigeria, X11-XV secolo), la Testa di Oni con corona Ife, quartiere di
Wunmonije (Nigeria, XI1-XV secolo), il Busto di Oni Ife, quartiere di Wunmonije (Nigeria, XV-XVI
secolo), la Testa commemor ativa di Oba Edo (Nigeria, XV secolo) o lasuggestiva Testa di leopardo
Edo, regno del Benin (Nigeria, XVII-XVI11 secolo).



Non hanno davvero niente dainvidiare alla grande arte occidental e dello stesso periodo. Questi volti in




ottone, percorsi dastriature regolari che sottolineano delicatamente |e varie parti dellatesta, appaiono comeil
risultato della cultura e della sensibilita di una grande civilta che ha saputo rappresentare nei volti le varie
pieghe dell’ anima.

Adli inizi del Cinquecento lo studioso portoghese di origine morava Vaentim Fernandes scriveva che “in
SierraLeone ci sono uomini molto raffinati e ingegnosi [che] fanno opere di avorio molto meravigliose da
vedere di tutte le cose che si comanda loro di fare, ossia alcuni fanno cucchiai, atri saliere, altri impugnature
per daga’ La sala dedicata agli oggetti in avorio perd mi halasciato piuttosto freddo. Delle arzigogolate
saliere edei delicati olifanti s ammirala grandissimatecnica artigianale, la precisone minuziosa degli
intarsi, manon s riesce aliberarsi da un senso di inutile spreco di lavoro e materiale fine a se stesso: roba da
Wuderkammer.

Dopo tutto questo biancore eburneo, si entrain una piccola stanza semibuia dove € proibito, per rispetto, fare
fotografie. Si trattainfatti della sezione dedicata all’ arte del vodu: una delle poche tradizioni culturali
africane che adattandosi, modificandosi e modernizzandosi, ma mantenendo una relazione profonda con le
problematiche e le paure dell’ uomo contemporaneo, e sopravvissuta all’impatto con la cultura occidentale
con laquale piuttosto cerca di dialogare. Gigi Pezzoli, che dell’ arte del vodu africano € uno dei massimi
esperti e collezionisti, hamontato tre “isole” ricche di figure e oggetti che presentano un’ estetica “diversa’,
apparentemente disordinata, materica, accumulativa, impregnata di sacralita e in persistente divenire (nel
Catalogo, I’ articolo di riferimento di Pierre Amrouche e intitolato Scultura Fon-vodu del paese di origine.
Un’ arte profondamente apotropaica).

Nellasezione “L’arte negra’, sempre Gigi Pezzoli, racconta (come gia aveva fatto in una sezione della
mostra Il cacciatore bianco, acuradi Marco Scotini, ai Frigoriferi Milanesi nel 2017) di come I’ Italia, ultimo
trai paesi coloniali, si siaavvicinata al’ arte Africana, ricostruendo, con |’ esposizione degli oggetti allora
esposti, un isolato episodio alla X111 Esposizione Internazionale d’ Arte Venezia (1922), quando, alavigilia
dell’ avvento del Fascismo, accanto a una mostra di Modigliani e unadi Canova, furono mostrate maschere e
statue assai significative, accompagnate da didascalie ridicolmente razziste. Poi, per quas quaranta anni, in
Italianon si parlerapiu di arte africana. Per rivederla bisognera attendere il 1959, con I’ esposizione Arte del
Congo allestitaa Roma.

Con questo problematico “ponte” tral’antico e il contemporaneo si entra nelle due ultime sale. Forsele piu
“deboli” dellamostra. Un po’ perché, dopo aver visto opere bellissime, anche un arazzo come quello di un
grande artista ghanese come El Anatsui (1944), intitolato Then, the Flashes of Spirit (2011) e fatto di
[luminio, tappi di bottigliaefilo di rame, un po’ sfigura. Ma, soprattutto perché, anche dai pochi pezzi
esposti, s comprende come, ormai, il mondo tradizionale dell’ Africa Nera non esista piu, definitivamente
mutato nell’impatto con lamodernita e con il modello culturale e consumistico dell’ Occidente.

A conclusione, nellarassegnadelle influenze dell’ arte africana sull’ arte occidentale, vogliosa di trovare una
nuova strada per rompere con il canone classico, spiccalabellissima e inquietante litografia di Paul Klee, Die
Heilige vom inneren Licht (La Santa dalla luce interiore, 1921) che interpreta bene questo possibile
dialogo-viaggio alaricercadel senso dell’ ineffabile.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




r.r




