DOPPIOZERO

L’ esteticatriste

Ugo Morélli
23 Aprile 2019

Ansalm Kiefer.

C’ e ancora posto per la bellezza e lariflessione nelle nostre vite e nelle relazioni sociali? L’ ipotesi che
vorremmo poter difendere € che fino a che esistera un essere come noi umani, capace per natura di
immaginare |’ inedito e generare quello che ancora non ¢’ e, una certa presadi distanza dallatacita
appartenenza adesiva alle cose sara possibile. Vorremmo sostenere |’ idea che, per quanto il cosiddetto mental
set 0 habit possano influire e vincolare il senso e la generativita umana, come sosteneva Boris Pasternak, “la
vita trabocca sempre dall’ orlo di ogni tazza’. Siamo fatti di unatensione che rinvia sempre a qualcos altro
rispetto aquello che c’e gia, e non per scelta, ma per costituzione evolutiva specifica: ogni conformismo e
ogni saturazione contengono per Noi sempre un margine generativo. Certo, € una questione di tempo e di
senso. Vale per il senso cio che vale per I’ arte, che, come sostiene Anselm Kiefer citando il Vangelo di
Giovanni, “Ladove si trova, hon potremo mai raggiungerla’ [L’ arte sopravvivraale suerovine, Lezione
tenutaal College de Franceil 2 dicembre 2010]. L’ indecidibile e I'indicibile, per il fatto stesso che siamo
divenuti capaci di concepirli e immaginarli, sono lafonte dellatensione vitale che ci definisce. E nel sense-
making che diveniamo quel che siamo. Come per labellezza e lariflessione, il valore del senso stanellasua
immediatezza. Non possiamo non dare senso a mondo e alle cose. Siamo quegli esseri che vivono e



https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/lestetica-triste
https://test.doppiozero.com/ugo-morelli
https://www.doppiozero.com/libro/larte-sopravvivra-alle-sue-rovine

conoscono il mondo mediante laricerca di senso e, nell’ intersoggettivita che ci fonda, creiamo e ricreiamo
significati. Questa nostra distinzione di specie puo essere in crisi, ma e cogtitutivadi noi. Lasuacrisi ci
interroga su come reagiamo, anche in tempi di profondo disorientamento.

L’interrogazione iniziale attraversal’ incalzante analisi di Fabio Merlini che conil suo libro L’ estetica triste,
[Bollati Boringhieri, Torino 2019], approfondisce lalabilita del senso nel tempo in cui viviamo. Secondo

I” autore, silamo immersi in un’ estetica definita “triste”, alla stessa maniera con cui e stata definita “triste”

I’ economia (dismail science), da Thomas Carlyle nel 1849. Cosi come I’ economia “aleata con una
concezione astratta dei diritti umani e dellalibertd, si dimostra del tutto incapace di tutelare la societa da
interessi che hanno smarrito qualsiasi senso della comunitd’ [p. 15], ala stessa manieralafruizione degli
oggetti e lapervasivitadel consumo creano, oggi, modelli di vitain cui “fruizione e consumo non solo
definiscono unaformadi vita orientata a promuovere I’ esuberante dinamismo di oggetti capaci di rinnovars
senza sosta, ma costituiscono anchei principali veicoli della possibilita data ai soggetti di ‘avere unavita'”.
A guidare lacomprensione di questa condizione |’ autore convocail personaggio platonico di Callicle, dal
dialogo Gorgia: “1l suo personaggio”, secondo Merlini, “seinterpretato alaluce di quanto accade oggi,
incarnaa contempo due processi involutivi i cui effetti sono sotto gli occhi di tutti: la deriva demagogica
della politica e quella speculativa dell’ economia’.



)
:
3

FABIO MERLINI
L'ESTETICA TRISTE

Seduzione e ipocrisia dell'innovazione




Il tempo eil senso sonoi principali riferimenti dell’analisi che I’ autore conduce, evidenziandone la
subordinazione all’ incantamento della merce e degli oggetti che, sottoposti a una continuainnovazione, ci
seducono. Quell’innovazione € considerata ipocrita perché é solo apparente, madi fatto torna su se stessa,
come del resto il tempo che sl annulla, riducendosi all’ assenza di spazio per lariflessione. |l principale
alleato dell’ estetica triste diventail design. “L’innovazione, direi”, scrive Merlini, “é tutta nel raffinamento di
servizi e gadget in grado di rafforzare I’ autoriconoscimento di un lo per il quale I’inseguimento del
godimento narcisistico é diventato uno dei principali mezzi di affermazione, riproduzione ed espansione nelle
societa avanzate.” [p. 27]. C e unaregressione nello sviluppo, secondo |’ autore, e per essere svelata richiede
un certo numero di sospensioni, considerata la fascinazione che esercitano su di noi gli oggetti mitologici e
epici di quel modello di sviluppo. Si tratta certo di “miti abassaintensita’, comeli ha definiti di recente
Peppino Ortoleva, ma non per questo non incidono in modi profondi nella nostra individuazione e nellavita
guotidiana. Secondo Ortolevai miti ci incalzano da ogni parte e sono occasioni di racconti che, seppur
sembrano aver perso parte dellaloro potenza sacrale, sono ancor piu pervasivi di quelli classici: miti a bassa
intensita, appunto, a cui non prestiamo molta attenzione, mentre condizionano profondamente la nostra vita
[P. Ortoleva, Miti a bassa intesita. Racconti, media, vita quotidiana, Einaudi, Torino 2019].



Peppino Ortoleva
Miti a bassa intensita

Racconti, media, vita quotidiana

Piccola Biblioteca Einaudi




Il tempo di adozione del mito, secondo Ortoleva, “rischia di schiacciarsi sul tempo stesso del consumo” [p.
309], e contemporaneamente tenta di diventare ponte verso il cosmo, narrazione che aiuta adar senso d
vivere: “We can be heroes, just for one day”. Tornail tempo come fattore critico e la neutralizzazione dello
spazio derivante dallo schiacciamento sui consumi. Gli oggetti sembrano opprimere con laloro incessante
domanda di attenzione e laloro costante performativita, la struttura di legame. Non lo fanno in modo
neutrale, come evidenzia Merlini. “Dietro I’ estetica innovativa della nostra odierna mondanita ultra
modernizzatasi celano non di rado situazioni di vita barbariche, cioé neoschiavistiche, indifferenti ai diritti
del lavoro, allavivibilita del paesaggio circostante e, in generale, all’ ecosistema’ [p. 16].

L’ alleanzafatale tra presente, innovazione e moda pone gli esseri umani nella condizione di inseguitori

dell’ attualita: “Inseguiamo I’ attualita, perché laforma sociale di vita che ci compete ne dipende interamente,
se vogliamo stare a passo — nella comunicazione, nel lavoro, nell’informazione” [p. 43]. Lo strumento

dell’ affermazione di questaformadi vita non sembra essere la costrizione, bensi, in base alalezione sul
potere di Michel Foucault espressamente richiamata dall’ autore, la seduzione. Agisce in queste dinamiche
anche quello che Jean Baudrillard aveva individuato come elemento ludico, la tonalita dominante di un
habitus quotidiano. Le stesse merci che dominano |a scena sperimentano pero forme di declino che Merlini
identificain quattro tipologie. I declino della memoria affettiva degli oggetti, che I’ odierna esperienza del
tempo tende a disattivare, nel nostro confronto con il passato e con gli oggetti che sono passati. Le cose non
devono durare e il legame con esse e condannato all’ oblio senza appello. La velocita con cui mettiamo fuori
uso cio che fino aun momento prima era perfettamente interno al’ uso, creando montagne di rifiuti, € una
provadi questaformadi declino.

Un secondo declino riguardala crisi della“tessitura storica del mondo”, con I’ avvento di un “vivere di
superficie, a punto che la superficie finisce con I’ assumere |’ aspetto stesso dellarealta nella suainterezza’

[p. 61]. Il terzo declino dipende da un presente che cannibalizza ogni continuum; viviamo unarelazione con
le cose e le persone dominata dal sentimento dell’ inattualita: “le cose sono gia sempre avanti, e ci impongono
di raggiungerle, mal’ingiunzione & votata allo scacco” [p. 63]. E lafinitudine delle merci, I energia
inesauribile con cui esse costruiscono la propria obsolescenza, il motivo del quarto declino, secondo Merlini.
Cio istituisce una mobilitazione permanente e un presentismo del tempo; ma quel movimento perenne e
effimero e come sostiene Peter Sloterdijk citato da Merlini, “nulladi cio che st muove hapiu laqualitadella
storia’ [p. 66]. Persino la bellezza € contaminata da queste dinamiche, come |’ autore evidenzia nel capitolo
che ha per titolo Il sublime rovesciato. La bellezza ha subito un processo di spettacolarizzazione cosi reiterato
daimmunizzarei suoi destinatari, producendo la banalita del bello che non ci parlapiu. Fino alacrisi del
senso o all’avvento di un “senso labile”, in un tempo in cui vige la*“logica presentista della convocazione”, il
cui risultato “non é tanto la presenza di un orizzonte privo di senso, bensi di un senso privo di orizzonte” [p.
134].

Eppure noi siamo tempo e siamo haturalmente esseri sense-maker.

Possono anche essere labili gli spazi ei tempi per la bellezza e lariflessione, ma se esseri umani esistono e
perché quegli spazi e quei tempi sono almeno in parte praticabili. Da quegli spazi deriviamo, cosi come Ci
creiamo mentre prendiamo almeno una certa distanza dal mondo: spazio e tempo, appunto, come condizione
della bellezza e dellariflessione. Come ha sostenuto in unarecente intervistail poeta Adonis: “L’io non
esiste senzal’atro. L’altro e’ apertura, I’infinito. Quel che faladifferenzatral’ uomo el’animale non €l
linguaggio, eil fatto che I’uomo puo staccarsi dalla natura, e vederla come oggetto del suo sguardo” [
Soltanto I’ uomo pud salvare se stesso, La Lettura, 7 aprile 2019, intervista di Stefano Montefiori]. Sela
distanza, una certa distanza & condizione del nostro costituirci, non possiamo immaginarne lafine, ma



indagarne lacrisi. Proprio quello che fa Merlini nel suo libro, conducendo un’indagine radicale sulla cris
delladistanza, del senso, del tempo e dellariflessione. Sedotti da unaincessante “innovazione conservativa’,
vincolati da questo ossimoro, per tutto il testo ci chiediamo se esiste unaviad' uscitadall’ipocrisia
dell’innovazione, a cui sembrerebbe impossibile sottrarsi, nel momento in cui il nuovo nasce vecchio eil
“tempo reale” in cui viviamo e quel tempo che “vive della sua negazione”. Eppure Merlini non parlamai,
opportunamente, dellafine del senso, bensi della sua labilita. Conduce unaricerca che ritrae noi in questo
nostro eterno presente, nel nostro dimenarci con gli oggetti necessariamente sempre nuovi, ma coglie allo
stesso tempo I'impossibilita di sottrarci acercare, pur seil tempo e lo spazio della ricerca sembrano angusti e
al limite del possibile. Il tentativo di costruire un sistema esplicativo della nostra condizione € davvero
titanico, masi consumain un’ epoca, lanostra, in cui qualsiasi sistema esplicativo fai conti con la sua
impossibilita. Anche nel momento in cui I’ adattamento allaformadel presente, ai suoi oggetti eal loro
dominio pervasivo, sembrerebbe compiersi ineluttabilmente, rimane vivo il monito di Ludwig Wittgenstein:
“Selavita e problematica, € segno che latuavitanon si adatta allaformadellavita. Devi quindi cambiare la
tuavita; quando s adattera allaforma, alora scompariracio che e problematico” [L. Wittgenstein, Eine
Familiein Briefen, acuradi B. McGuinness e R. Schweitzer, Haymon, Innsbruck 2018].

L’ inospitalitadel mondo in cui viviamo, un mondo estetizzato e performante, in cui tutto € merce o aspira
feticisticamente a diventarlo, induce Merlini aqualificare come “triste” anche I’ estetica, che di solito &
considerata capace di discontinuita, di anticipazione e di esperienze originali. L’ apparenza dellamerce &
seducente e ha un potere di incantamento che, secondo Merlini, occultale condizioni di produzione che,
come giarichiamato, giungono alivelli neoschiavistici e offendono I’ ecosistemadi cui siamo parte. Gli
oggetti, con laloro attrazione, rendono consunto il tempo e lo spazio, trasformando le coordinate della nostra
esperienza, e riducendola pit che aun “qui ed ora’ (hic et nunc), aun “hic et ubicumque”. L’ inganno crea
“I'illusione che sia possibile abitare con profitto un presente detemporalizzato e despazializzato”, un presente
privo di orizzonte [p. 19]. L’illusione caratterizza |’ attenzione speculativa dell’ analisi di Merlini fin dalla
felice sceltadell’immagine di copertina, Allegoria della simulazione, di Lorenzo Lippi (1630).

E proprio cercando di stabilire una opportuna distinzione traillusione e simulazione che si possono forse fare
criticamente i conti con la stringente narrazione dell’ autore. Non € possibile negare I’ esuberanza delle cose e
larelativatonalita depressiva di ogni innovazione che vive di caducitaindotta (un oggetto nuovo, come uno
smartphone, serve solo arichiamare — attraverso irresistibili vettori di accelerazione — il modello successivo),
per cui ogni hovitaa suo apparire gia confligge con la versione aggiornata di se stessa ed € condannata a
rapida obsolescenza. Non si puo sottrarsi alla constatazione di quella che Leopardi aveva colto come affinita
framoda e morte e ala“tristezza’ che ne deriva. Le cose e gli oggetti ci raggiungono abolendo
I’intermediazione e ogni riflessione possibile. Abolendo, in una parola ogni distanza, ogni tele. Viviamo,
scrive Merlini, in unasorta di easy style che ci tiene sotto costante e sfibrante mobilitazione cognitiva.
Eppure una simile costruzione di unateoria che stringe verso la compiutezza della spiegazione del presente,
oltre agenerare un’ angoscia di fondo, pone non pochi dubbi e domande.

Lapiu rilevante delle domande riguarda le ragioni per cui accade tutto questo e cosa muove noi umani a
creare un mondo in cui sl sperimental’ estetica triste. Se con la nostra coazione aripetere e con lanostra
0ssessione compul siva generiamo una trascendenza delle merci, € comunque la nostra struttura desiderante
ad agire; € comunque la nostra azione a produrre quegli esiti. Lafunzione dell’illusione, inoltre, seintesa
come disposizione di noi esseri umani a“in-ludere’, giocare dentro larealta e le situazioni, contiene siala
falsa costruzione cheil principio generativo di creazione di alternative possibili.

Se dobbiamo cercare di comprendere come accade quello che accade, possiamo ritenere attendibile
immaginare che quello stesso desiderio possariscattarsi ed esprimersi in direzioni discontinue rispetto



all’ esteticatriste, verso una poetica del presente che, ancora unavolta, ci veda praticare la nostra capacita
immaginativa, di cui disponiamo e che ci distingue. C’ € una ragione poetica che ci rende capaci di creare
I’inedito, anche in condizioni altamente vincolate. Come scrive Jean-Luc Nancy in La custodia del senso
[EDB, Bologna 2017], parlando di necessita e resistenza della poesia: “ Se, in qualche modo, abbiamo
accesso a una sogliadel senso, cio avviene poeticamente”.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero







