DOPPIOZERO

Cose. Per una filosofia del reale

Riccardo Manzotti
21 Aprile 2019

Seil mondo — come diceva Heidegger — mondeggia, lalingualinguaggia? Il nuovo libro del filosofo Felice
Cimatti, Cose. Per una filosofia del reale (Bollati Boringhieri, 2018), affronta un tema caldo del pensiero
contemporaneo: e possibile far parlare le cose in nome di un realismo che vorrebbe superarei limiti del
postmodernismo? E la domanda sembra senza speranza se si presuppone, come Cimatti, cheil linguaggio sia
il marchio dell’uomo mentre le “cose sono mute”.

Per affrontare questo interrogativo, Cimatti ripercorre un sentiero che da Heidegger giunge a Lacan passando
per le recenti ontologie orientate all’ oggetto. Nelle sue pagine si passa con disinvolturadall’intreccio mortale
tra essere ed ente ai tanti viventi e non viventi che si fanno carico di problemi metafisici quando non meta-
fisici: dalla scatoladi sardine di Lacan all’ aringa di Heidegger, dall’ albero di Cezanne allalumaca di Ponge,
dall’ ape di Heidegger allarana schiacciata di Mathias, dall’ atomo di Carbonio di Levi allavita dacani dei
cinici, dal castagno di Artaud al pesce di Robbe-Grillet. Le cose saranno mute, ma sono spesso pill
ilfluminanti di tanti filosofi.

Anche seil libro non é riassumibile in una serie di tesi atomiche, € possibile definire alcuni punti chiave che
I” autore dipinge usando unatavolozza di concetti sostanzialmente kantiani: il linguaggio riveste un ruolo non
dissimile dalle idee trascendentali. Uomo e reale sono entita distinte in un rapporto difficile se non
impossibile. L’uomo cercadi catturare il mondo con varie strategie, soprattutto con il linguaggio, ma questo
e uno sforzo invariabilmente destinato all’ insuccesso visto che il mondo, a differenza dell’ abisso, non
risponde, € proprio muto!

Un bersaglio condivisibile € I’ ontologia orientata all’ oggetto nella declinazione offerta dai sostenitori del
realismo speculativo — Bryant, Harman, Brassier e altri — che vorrebbero recuperare la cosa noumenica un
attimo prima cheil linguaggio ne faccia scempio. Si tratta di un realismo piu ingenuo che speculativo, adire
il vero; paradossalmente basato sul conflitto trale cose e un livello soggettivo che noi potremmo, comeiil
rivestimento dell’ arancia, sbucciare per rivelare cio che si nasconde. Qui non si puo che essere d’ accordo con
le obiezioni di Cimatti: queste ontol ogie sono veramente ingenue. Presuppongono, senza accorgersene,

I’ esistenza di quel soggetto che vorrebbero sottrarre al mondo per restare con il fantomatico oggetto
oggettivo! L’ oggetto assoluto, senza il linguaggio, € come la velocita senza un sistema di riferimento: non é
unareatairraggiungibile, ma un errore concettuale. Poco male, € un bersaglio fin troppo facile che viene
colpito e affondato nelle prime pagine.

Il bersaglio vero eil rapporto tra uomo e mondo che, come nellavicenda di Tristano e | sotta, viene da
Cimatti eternamente rimandato, condannato a non consumarsi mai completamente. E un po’ come quando si


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/cose-per-una-filosofia-del-reale
https://test.doppiozero.com/riccardo-manzotti

cercano di guardare le stelle di notte, se si guardano direttamente perdono di brillantezza perché lafovea e
poveradi bastoncelli, se si guardano di lato perdono di definizione perché la periferiadellaretina é a bassa
risoluzione. Per quanto ci si sforzi, non ¢’'é€ modo di guardare una stella con soddisfazione! Secondo questa
prospettiva, senzail linguaggio non si puod conoscere nulla, con il linguaggio si e prigionieri delle parole e dei
ritagli che lalingua, come le formine del biscotti, fa con la pastainforme del mondo.

Secondo I’ autore, le cose non parlano el’uomo si. L’ uomo hail linguaggio (forse € il linguaggio) e quindi
non e riducibile alle cose, che invece esistono proprio in quanto, grazie a quella macchina“ cosificatrice” che
e lalingua, sono strappate dal reale, indistinto e inumano. L’ uomo vivrebbe cosi in un mondo ritagliato dalle
parole che sono a tempo stesso la cifra e la condanna dell’ umano. E difficile non intravedere in queste
parole, un antropocentrismo irriducibile che vede nel linguaggio I’ analogo delle forme della conoscenza di
Kant, uno strumento a doppio taglio che separa quello che vorrebbe unire. Secondo questa visione, il
linguaggio trasformail mondo in oggetti come re Mida che trasformava in oro — pregiato ma indigesto — tutto
quello che toccava.



E quasi come se |’ autore, nonostante il suo amore per gli animali, nutrisse una mancanza di fiducia nei
confronti della natura. La natura non conterrebbe il linguaggio a meno che, come in certa arte contemporanea
(Ponge), il linguaggio non sospenda di “linguaggiare’, ovvero diventi cosa sostanzialmente non linguistica.
Laddove Galileo ponevail suo fossato tra le quantita e le qualita, Cimatti 1o pone tra cose che non parlano (e
che non possono essere fatte parlare da alcuna metafisica) e I’uomo che, appunto, € una cosa che parla. Ma
guesta mancanza di fiducia nella natura e una posizione di principio.



Per Heidegger e per Cimatti, “I’'uomo € quel vivente che trasformal’ essere in ente”. Ma questa tesi
presuppone un dualismo di partenza, un’insanabile e compiaciuto antropocentrismo. Perché pensare che

I’ esercizio del linguaggio sia espressione di una unicita dell’ uomo invece che, piu umilmente, concludere che
sel’essere s trasformain ente, cio sia espressione della struttura della natura? Se I’ uomo respira, mangiae si
riproduce, sarebbe arrogante supporre che siano suoi tratti speciali. Al contrario € piu economico pensare che
lanatura abbiain sélacapacita di ossidare, metabolizzare e moltiplicare e chel’uomo ne sia solo unafelice
(?) espressione. E seil linguaggio — e la conseguente trasformazione dell’ essere in ente — non fossero altro
che lo spontaneo (e non antropomorfo) articolarsi della natura? D’ altronde Cimatti stesso |0 propone:
“mineralizziamo lapsiche”.

Risolte alcuni conti in sospeso, il libro affronta un percorso piu impervio per riscattare le cose dal loro
silenzio, ma muovendosi sempre nell’ambito di alcuni punti di riferimento: il rapporto tra corpo e persona, la
separazione traio e mondo, e’ esistenza di una cosa assoluta. Questi tre punti, che Cimatti condivide con
molti dei suoi autori di riferimento, meritano qualche riflessione ulteriore. Spesso, in filosofia, I'inghippo &
nelle caselle di partenza, piu che nel percorso successivo; circostanza che dovrebbe sempre far diffidare dai
maestri e giganti del passato.

Proviamo a giocare con questi assi cartesiani del pensiero filosofico e provare a guardare il mondo alla
rovescia: in questo modo, alle volte, si vede qual cosa che atrimenti sarebbe rimasto invisibile! E se, contro
ogni senso comune, non fossimo un’ animale che parla e vede, mafossimo piuttosto la cosa che e vista e di
cui s parla? Come ricordava Sherlock Holmes, una volta che si sono scartate tutte le ipotesi che non
funzionano, cid che rimane, per quanto strano, deve essere la soluzione.

In questo gioco che propongo di fare, non siamo corpo, siamo mondo, e la natura non esiste in modo
assoluto. Proviamo a vedere che succede. Per Cimétti, diredi s2“io” € comediredi s, “io non sono mondo”.
Ma questo &, ancora unavolta, un esito del fatto di identificarsi con il nostro corpo, ovvero dell’idea di essere
—se s énel mondo — corpo. Quasi come se non ci fossero dubbi che il nostro punto di entrata nel mondo sia
il corpo, e solo da noi ci potessimo irradiare nel mondo. Da questa premessa, sempre accettata ma mai
dimostrata, ne sono seguiti una serie di misteri inspiegabili che, finora, nemmeno |le neuroscienze sono
riusciti a dipanare: come puo il corpo vedere, seil corpo e cosa? Come puo il cervello sentire, seil cervello e
cosa fra cose? E la soluzione (non ovvia) richiede di mettere in discussione la premessa e cioé nel prenderein
esame la possibilita cheil corpo non sia“io”; che sorprendentementeil corpo sia, tratutte le cose, quellache
meno s adatta a essere me.

Quando Cimatti pensa a che cosa e |’uomo, pensa a un animale che parla. Main questo modo, essendo
I”animal e soprattutto un corpo, rimane il mistero dellarelazione tra corpo, linguaggio e mondo; un enigma
che non va accettato come limite, ma piuttosto risolto partendo da premesse diverse. E cosi riprendiamo il
gioco appena proposto: cambiamo le premesse. In fondo, chissa, potremmo non essere corpo, Non essere un
animale che parla. Forse siamo un’altra cosa: il mondo stesso. Se cosi fosse, gordianamente, taglieremmo
gran parte dei nodi che, con infinita pazienza, Cimatti come una nuova Penelope, a volte dipana e avolte
ritesse. Non dovremmo piu raggiungere il mondo attraverso il linguaggio, impresa tragicamente votata al
fallimento perché saremmo gia mondo. Non saremmo una cosa che vede, ma saremmo la cosa che e vista

Non siamo un corpo che “dice, di sé, di essereunio”. Confondereil corpo con lapersona élafallacia
mereol ogica segnalata dai filosofi americani Bennett e Hacker. Infatti, il corpo non dice nulla. Il corpo emette
suoni. L’idea cheil corpo parli € assurda come I’idea che lo faccia un telefono cellulare. 1l cellulare non



parla, emette solamente suoni: € la persona che ha parlato. Mase lapersona—1'io, il noi —non e corpo che
cosa €? E la cosa stessa. Sherlock Holmes sarebbe contento...

In natura tutto & manifesto, tutto & dato. La natura non si nasconde. E caratterizzata da una “ superficialita
senza al cuna corrispondente profondita, senza essenza, senzainteriorita, senza segreto”. Pensare che I’uomo
sia nascosto nelle pieghe della natura invece che sulla superficie, come un sasso, & sospetto. Perché I’ uomo
dovrebbe fare eccezione? In Kant, I’uomo non e uno dei personaggi che ballonzolano sullo schermo
fenomenico, ma € nascosto dietro la macchina da proiezione. Certo, finorail posto che I’ uomo occupa
al’interno dellanaturanon si € ancora trovato, ma non perché non vi abbia posto (ovviamente), ma piuttosto
perchélo s é cercato dove non € (nel corpo) invece di dove potrebbe essere (la cosa stessa).

Consideriamo un esempio di Lacan, citato da Cimatti: |’ arcobaleno. Contrariamente a quanto crede il filosofo
francese, I’ arcobaleno non é affatto un “puro sembiante” che “nessuno, nemmeno trai piu primitivi, credeva
che fosse qualcosa che stava |3, dritto e ricurvo”. Sorprendentemente, |’ arco colorato e proprio la, dove lo
vediamo, fisicamente presente, tanto quanto una mela— come una qualsiasi macchina fotografica puo
testimoniare. | primitivi avrebbero fatto meglio a dare maggior fiduciain quello che vedevano. Ogni tanto
guestamaniadi far violenzaa sensi € un po’ fuorviante ... A differenzadi unaveraillusione ottica,
I”arcobaleno é fotografabile. Ovviamente, € un oggetto relativo (ma non soggettivo). Ha una precisa
collocazione fisica che dipende dalla posizione del corpo dell’ osservatore — sia macchinafotografica,
gatto o Homo Sapiens. Spesso si fa confusione, si intuisce che |” arcobal eno dipende da qual cosa e poiché lo
vediamo, si tende a dire che dipende daNOI. Mal’arco colorato non dipende da NOI, bensi dal nostro corpo.
Che non € NOI, ma & la condizione perché NOI esistiamo.

L’ arcobaleno rivelala natura intrinsecamente relativa delle cose, a prescindere dall’ uomo. Il relativo

dell’ arcobaleno non é il soggettivo di Kant e nemmeno I’ ente di Heidegger. L’ arcobaleno si stacca dal resto
del reale, diventaindividuo in atto, senzaricorrere al battesimo linguistico dell’ uomo. L’ arcobaleno si
determina senzal’“arcobaleno”. Cimatti parla spesso della naturain assenza del linguaggio come se fosse un
flusso indistinto, un processo whiteheadiano. Ma attribuire al linguaggio questo ruolo ontologico € unaforma
di antropocentrismo: sancisce una discontinuita che non haragione d’ essere. Consideriamo invece unaipotesi
radicale: quello che chiamiamo linguaggio potrebbe essere solo un dialetto di unalingua pitu ampia che €l
reale.

L’ arcobaleno permette di completare il gioco che ci eravamo proposti, ribaltando i presupposti di partenza—
i0, corpo e cosa— rivelando la natura relativa e non soggettiva del mondo, anzi del reale. Invece di supporre
un mondo fatto di oggetti assoluti e quindi non irraggiungibili, possiamo pensare a un mondo fatto di oggetti
relativi e quindi intrinsecamente prospettici, manon relativamente agli uomini, che sono quello che
cerchiamo, marelativamente ai corpi degli uomini, che sono cose tra cose. Questo realismo relativo non si
dissolve in un arbitrario soggettivismo, ma s articolain una natura intrinsecamente prospettica. Si puo cosi
aggirare il realismo speculativo (maingenuo) che erail primo bersaglio di Cimatti e puntare a un nuovo
modo di vedere le cose: |e cose siamo noi.

Il testo di Cimatti e affascinante. Come in una partitadi dama, a ogni capitolo si scontrano due nemici, i
bianchi dell’uomo contro i neri del reale. A volte gli avversari prendono nomi diversi: essere contro ente,
vivente contro non vivente, parlante contro non parlante, io contro mondo, persona contro cosa. Ma, a



differenza della dama, I’impressione e chei neri stiano sulle caselle nere e i bianchi su quelle bianchein
modo che, allafine non si incontrano mai. L’ arcobaleno ridiscute la scacchiera su cui si gioca questa partita
infinita. Non siamo separati dalle cose: siamo le cose. || nostro punto di entrata nel mondo non il corpo, ma
il mondo stesso. Il corpo e lacondizione di esistenza. La svoltanon e alungarsi per raggiungere la cosa, ma
riconoscere di essere sempre stati questa cosa. La cosa e noi, eil corpo e atro. Avere confuso dentro e fuori,
ha creato quella partita stranadove i pezzi bianchi e quelli neri non si sono mai incontrati.

A volte si puo fare comei marinai di Ulisse, rendersi sordi per non sentire — e quindi non subire —il fascino
irresistibile delle sirene che dalla storia del pensiero vorrebbero attirarci verso scogli fatali (e fin troppo noti).
Meglio procedere con sicurezza verso un orizzonte nuovo, ancorché ignoto. Come Cimatti ci ricorda, il
protagonista della Nausea di Sartre, Antoine Roquentin, si propone di superareil rapporto intenzionale con la
cosa, e di arrivare alla cosa stessa, a suo esistere. Vedere non € essere una cosa che entrain relazione con

un’ altra secondo la modalita della visione; vedere € essere quella cosa che esiste relativamente al nostro
corpo (e non relativamente a noi). Con buona pace di Heidegger e Cimatti, forse I’uomo non € affatto colui
chedicedi se“io non sono mondo”, forse|’uomo &€ mondo.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




C

171

¥

-

Felice Cimatti

Cose

Per una filosofia del reale




