
 

Cose. Per una filosofia del reale 
Riccardo Manzotti
21 Aprile 2019

Se il mondo – come diceva Heidegger – mondeggia, la lingua linguaggia? Il nuovo libro del filosofo Felice
Cimatti, Cose. Per una filosofia del reale (Bollati Boringhieri, 2018), affronta un tema caldo del pensiero
contemporaneo: è possibile far parlare le cose in nome di un realismo che vorrebbe superare i limiti del
postmodernismo? E la domanda sembra senza speranza se si presuppone, come Cimatti, che il linguaggio sia
il marchio dell’uomo mentre le “cose sono mute”. 

 

Per affrontare questo interrogativo, Cimatti ripercorre un sentiero che da Heidegger giunge a Lacan passando
per le recenti ontologie orientate all’oggetto. Nelle sue pagine si passa con disinvoltura dall’intreccio mortale
tra essere ed ente ai tanti viventi e non viventi che si fanno carico di problemi metafisici quando non metà-
fisici: dalla scatola di sardine di Lacan all’aringa di Heidegger, dall’albero di Cezanne alla lumaca di Ponge,
dall’ape di Heidegger alla rana schiacciata di Mathias, dall’atomo di Carbonio di Levi alla vita da cani dei
cinici, dal castagno di Artaud al pesce di Robbe-Grillet. Le cose saranno mute, ma sono spesso più
illuminanti di tanti filosofi.

 

Anche se il libro non è riassumibile in una serie di tesi atomiche, è possibile definire alcuni punti chiave che
l’autore dipinge usando una tavolozza di concetti sostanzialmente kantiani: il linguaggio riveste un ruolo non
dissimile dalle idee trascendentali. Uomo e reale sono entità distinte in un rapporto difficile se non
impossibile. L’uomo cerca di catturare il mondo con varie strategie, soprattutto con il linguaggio, ma questo
è uno sforzo invariabilmente destinato all’insuccesso visto che il mondo, a differenza dell’abisso, non
risponde, è proprio muto! 

 

Un bersaglio condivisibile è l’ontologia orientata all’oggetto nella declinazione offerta dai sostenitori del
realismo speculativo – Bryant, Harman, Brassier e altri – che vorrebbero recuperare la cosa noumenica un
attimo prima che il linguaggio ne faccia scempio. Si tratta di un realismo più ingenuo che speculativo, a dire
il vero; paradossalmente basato sul conflitto tra le cose e un livello soggettivo che noi potremmo, come il
rivestimento dell’arancia, sbucciare per rivelare ciò che si nasconde. Qui non si può che essere d’accordo con
le obiezioni di Cimatti: queste ontologie sono veramente ingenue. Presuppongono, senza accorgersene,
l’esistenza di quel soggetto che vorrebbero sottrarre al mondo per restare con il fantomatico oggetto
oggettivo! L’oggetto assoluto, senza il linguaggio, è come la velocità senza un sistema di riferimento: non è
una realtà irraggiungibile, ma un errore concettuale. Poco male, è un bersaglio fin troppo facile che viene
colpito e affondato nelle prime pagine.

 

Il bersaglio vero è il rapporto tra uomo e mondo che, come nella vicenda di Tristano e Isotta, viene da
Cimatti eternamente rimandato, condannato a non consumarsi mai completamente. È un po’ come quando si

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/cose-per-una-filosofia-del-reale
https://test.doppiozero.com/riccardo-manzotti


cercano di guardare le stelle di notte, se si guardano direttamente perdono di brillantezza perché la fovea è
povera di bastoncelli, se si guardano di lato perdono di definizione perché la periferia della retina è a bassa
risoluzione. Per quanto ci si sforzi, non c’è modo di guardare una stella con soddisfazione! Secondo questa
prospettiva, senza il linguaggio non si può conoscere nulla, con il linguaggio si è prigionieri delle parole e dei
ritagli che la lingua, come le formine dei biscotti, fa con la pasta informe del mondo. 

 

Secondo l’autore, le cose non parlano e l’uomo sì. L’uomo ha il linguaggio (forse è il linguaggio) e quindi
non è riducibile alle cose, che invece esistono proprio in quanto, grazie a quella macchina “cosificatrice” che
è la lingua, sono strappate dal reale, indistinto e inumano. L’uomo vivrebbe così in un mondo ritagliato dalle
parole che sono al tempo stesso la cifra e la condanna dell’umano. È difficile non intravedere in queste
parole, un antropocentrismo irriducibile che vede nel linguaggio l’analogo delle forme della conoscenza di
Kant, uno strumento a doppio taglio che separa quello che vorrebbe unire. Secondo questa visione, il
linguaggio trasforma il mondo in oggetti come re Mida che trasformava in oro – pregiato ma indigesto – tutto
quello che toccava.

 



 

È quasi come se l’autore, nonostante il suo amore per gli animali, nutrisse una mancanza di fiducia nei
confronti della natura. La natura non conterrebbe il linguaggio a meno che, come in certa arte contemporanea
(Ponge), il linguaggio non sospenda di “linguaggiare”, ovvero diventi cosa sostanzialmente non linguistica.
Laddove Galileo poneva il suo fossato tra le quantità e le qualità, Cimatti lo pone tra cose che non parlano (e
che non possono essere fatte parlare da alcuna metafisica) e l’uomo che, appunto, è una cosa che parla. Ma
questa mancanza di fiducia nella natura è una posizione di principio. 

 



Per Heidegger e per Cimatti, “l’uomo è quel vivente che trasforma l’essere in ente”. Ma questa tesi
presuppone un dualismo di partenza, un’insanabile e compiaciuto antropocentrismo. Perché pensare che
l’esercizio del linguaggio sia espressione di una unicità dell’uomo invece che, più umilmente, concludere che
se l’essere si trasforma in ente, ciò sia espressione della struttura della natura? Se l’uomo respira, mangia e si
riproduce, sarebbe arrogante supporre che siano suoi tratti speciali. Al contrario è più economico pensare che
la natura abbia in sé la capacità di ossidare, metabolizzare e moltiplicare e che l’uomo ne sia solo una felice
(?) espressione. E se il linguaggio – e la conseguente trasformazione dell’essere in ente – non fossero altro
che lo spontaneo (e non antropomorfo) articolarsi della natura? D’altronde Cimatti stesso lo propone:
“mineralizziamo la psiche”. 

Risolte alcuni conti in sospeso, il libro affronta un percorso più impervio per riscattare le cose dal loro
silenzio, ma muovendosi sempre nell’ambito di alcuni punti di riferimento: il rapporto tra corpo e persona, la
separazione tra io e mondo, e l’esistenza di una cosa assoluta. Questi tre punti, che Cimatti condivide con
molti dei suoi autori di riferimento, meritano qualche riflessione ulteriore. Spesso, in filosofia, l’inghippo è
nelle caselle di partenza, più che nel percorso successivo; circostanza che dovrebbe sempre far diffidare dai
maestri e giganti del passato. 

 

Proviamo a giocare con questi assi cartesiani del pensiero filosofico e provare a guardare il mondo alla
rovescia: in questo modo, alle volte, si vede qualcosa che altrimenti sarebbe rimasto invisibile! E se, contro
ogni senso comune, non fossimo un’animale che parla e vede, ma fossimo piuttosto la cosa che è vista e di
cui si parla? Come ricordava Sherlock Holmes, una volta che si sono scartate tutte le ipotesi che non
funzionano, ciò che rimane, per quanto strano, deve essere la soluzione.

 

In questo gioco che propongo di fare, non siamo corpo, siamo mondo, e la natura non esiste in modo
assoluto. Proviamo a vedere che succede. Per Cimatti, dire di sé “io” è come dire di sé, “io non sono mondo”.
Ma questo è, ancora una volta, un esito del fatto di identificarsi con il nostro corpo, ovvero dell’idea di essere
– se si è nel mondo – corpo. Quasi come se non ci fossero dubbi che il nostro punto di entrata nel mondo sia
il corpo, e solo da esso noi ci potessimo irradiare nel mondo. Da questa premessa, sempre accettata ma mai
dimostrata, ne sono seguiti una serie di misteri inspiegabili che, finora, nemmeno le neuroscienze sono
riusciti a dipanare: come può il corpo vedere, se il corpo è cosa? Come può il cervello sentire, se il cervello è
cosa fra cose? E la soluzione (non ovvia) richiede di mettere in discussione la premessa e cioè nel prendere in
esame la possibilità che il corpo non sia “io”; che sorprendentemente il corpo sia, tra tutte le cose, quella che
meno si adatta a essere me.

 

Quando Cimatti pensa a che cosa è l’uomo, pensa a un animale che parla. Ma in questo modo, essendo
l’animale soprattutto un corpo, rimane il mistero della relazione tra corpo, linguaggio e mondo; un enigma
che non va accettato come limite, ma piuttosto risolto partendo da premesse diverse. E così riprendiamo il
gioco appena proposto: cambiamo le premesse. In fondo, chissà, potremmo non essere corpo, non essere un
animale che parla. Forse siamo un’altra cosa: il mondo stesso. Se così fosse, gordianamente, taglieremmo
gran parte dei nodi che, con infinita pazienza, Cimatti come una nuova Penelope, a volte dipana e a volte
ritesse. Non dovremmo più raggiungere il mondo attraverso il linguaggio, impresa tragicamente votata al
fallimento perché saremmo già mondo. Non saremmo una cosa che vede, ma saremmo la cosa che è vista.

 

Non siamo un corpo che “dice, di sé, di essere un io”. Confondere il corpo con la persona è la fallacia
mereologica segnalata dai filosofi americani Bennett e Hacker. Infatti, il corpo non dice nulla. Il corpo emette
suoni. L’idea che il corpo parli è assurda come l’idea che lo faccia un telefono cellulare. Il cellulare non



parla, emette solamente suoni: è la persona che ha parlato. Ma se la persona – l’io, il noi – non è corpo che
cosa è? È la cosa stessa. Sherlock Holmes sarebbe contento… 

 

In natura tutto è manifesto, tutto è dato. La natura non si nasconde. È caratterizzata da una “superficialità
senza alcuna corrispondente profondità, senza essenza, senza interiorità, senza segreto”. Pensare che l’uomo
sia nascosto nelle pieghe della natura invece che sulla superficie, come un sasso, è sospetto. Perché l’uomo
dovrebbe fare eccezione? In Kant, l’uomo non è uno dei personaggi che ballonzolano sullo schermo
fenomenico, ma è nascosto dietro la macchina da proiezione. Certo, finora il posto che l’uomo occupa
all’interno della natura non si è ancora trovato, ma non perché non vi abbia posto (ovviamente), ma piuttosto
perché lo si è cercato dove non è (nel corpo) invece di dove potrebbe essere (la cosa stessa).

 

Consideriamo un esempio di Lacan, citato da Cimatti: l’arcobaleno. Contrariamente a quanto crede il filosofo
francese, l’arcobaleno non è affatto un “puro sembiante” che “nessuno, nemmeno tra i più primitivi, credeva
che fosse qualcosa che stava là, dritto e ricurvo”. Sorprendentemente, l’arco colorato è proprio là, dove lo
vediamo, fisicamente presente, tanto quanto una mela – come una qualsiasi macchina fotografica può
testimoniare. I primitivi avrebbero fatto meglio a dare maggior fiducia in quello che vedevano. Ogni tanto
questa mania di far violenza ai sensi è un po’ fuorviante … A differenza di una vera illusione ottica,
l’arcobaleno è fotografabile. Ovviamente, è un oggetto relativo (ma non soggettivo). Ha una precisa
collocazione fisica che dipende dalla posizione del corpo dell’osservatore – sia esso macchina fotografica,
gatto o Homo Sapiens. Spesso si fa confusione, si intuisce che l’arcobaleno dipende da qualcosa e poiché lo
vediamo, si tende a dire che dipende da NOI. Ma l’arco colorato non dipende da NOI, bensì dal nostro corpo.
Che non è NOI, ma è la condizione perché NOI esistiamo. 

 

L’arcobaleno rivela la natura intrinsecamente relativa delle cose, a prescindere dall’uomo. Il relativo
dell’arcobaleno non è il soggettivo di Kant e nemmeno l’ente di Heidegger. L’arcobaleno si stacca dal resto
del reale, diventa individuo in atto, senza ricorrere al battesimo linguistico dell’uomo. L’arcobaleno si
determina senza l’“arcobaleno”. Cimatti parla spesso della natura in assenza del linguaggio come se fosse un
flusso indistinto, un processo whiteheadiano. Ma attribuire al linguaggio questo ruolo ontologico è una forma
di antropocentrismo: sancisce una discontinuità che non ha ragione d’essere. Consideriamo invece una ipotesi
radicale: quello che chiamiamo linguaggio potrebbe essere solo un dialetto di una lingua più ampia che è il
reale. 

 

L’arcobaleno permette di completare il gioco che ci eravamo proposti, ribaltando i presupposti di partenza –
io, corpo e cosa – rivelando la natura relativa e non soggettiva del mondo, anzi del reale. Invece di supporre
un mondo fatto di oggetti assoluti e quindi non irraggiungibili, possiamo pensare a un mondo fatto di oggetti
relativi e quindi intrinsecamente prospettici, ma non relativamente agli uomini, che sono quello che
cerchiamo, ma relativamente ai corpi degli uomini, che sono cose tra cose. Questo realismo relativo non si
dissolve in un arbitrario soggettivismo, ma si articola in una natura intrinsecamente prospettica. Si può così
aggirare il realismo speculativo (ma ingenuo) che era il primo bersaglio di Cimatti e puntare a un nuovo
modo di vedere le cose: le cose siamo noi.

 

Il testo di Cimatti è affascinante. Come in una partita di dama, a ogni capitolo si scontrano due nemici, i
bianchi dell’uomo contro i neri del reale. A volte gli avversari prendono nomi diversi: essere contro ente,
vivente contro non vivente, parlante contro non parlante, io contro mondo, persona contro cosa. Ma, a



differenza della dama, l’impressione è che i neri stiano sulle caselle nere e i bianchi su quelle bianche in
modo che, alla fine non si incontrano mai. L’arcobaleno ridiscute la scacchiera su cui si gioca questa partita
infinita. Non siamo separati dalle cose: siamo le cose. Il nostro punto di entrata nel mondo non è il corpo, ma
il mondo stesso. Il corpo è la condizione di esistenza. La svolta non è allungarsi per raggiungere la cosa, ma
riconoscere di essere sempre stati questa cosa. La cosa è noi, e il corpo è altro. Avere confuso dentro e fuori,
ha creato quella partita strana dove i pezzi bianchi e quelli neri non si sono mai incontrati.

 

A volte si può fare come i marinai di Ulisse, rendersi sordi per non sentire – e quindi non subire – il fascino
irresistibile delle sirene che dalla storia del pensiero vorrebbero attirarci verso scogli fatali (e fin troppo noti).
Meglio procedere con sicurezza verso un orizzonte nuovo, ancorché ignoto. Come Cimatti ci ricorda, il
protagonista della Nausea di Sartre, Antoine Roquentin, si propone di superare il rapporto intenzionale con la
cosa, e di arrivare alla cosa stessa, al suo esistere. Vedere non è essere una cosa che entra in relazione con
un’altra secondo la modalità della visione; vedere è essere quella cosa che esiste relativamente al nostro
corpo (e non relativamente a noi). Con buona pace di Heidegger e Cimatti, forse l’uomo non è affatto colui
che dice di se “io non sono mondo”, forse l’uomo è mondo. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





