DOPPIOZERO

L aforzaddlabanalita; normalita e altri
contropoter|

Gianfranco Marrone
20 Aprile 2019

“A cosapensi?’. “A niente”. “Cos e questo niente?’. “Proprio niente”. “ Cioe?’. Dialogo ricorrente tra timidi
adolescenti 0 entro coppie consumate e annoiate? Si, certo. || che non toglie che s tratti di qualcosa di
estremo interesse. A ben pensarci infatti: a cosa pensiamo quando non pensiamo a nulla? Che cosa passa,
sempre e comunque, per la nostra mente tenuta a risposo, quando tutto sembra essersi fermato, e gli apparati
cerebrali funzionano, per cosi dire, da soli, senzaintenzioni proprie o stimoli esterni, ma comungue aloro
modo ancorain azione e, forse, in agitazione? Come acchiappare e definire questo ‘nulla acui purein
gualche modo stiamo pensando? Ecco un fenomeno che potremmo ascrivere a quella che si usa chiamare
normalita, banalita, ovvieta: il va-da-sé, il dato-per-scontato. Fenomeno tutt’ altro che banale e ovvio,

tutt’ altro che evidente, se si prende ad analizzarlo con serieta e curiosita, con rigore metodologico e un
necessario tocco di ironica pignoleria.

Lamente e ariposo, o almeno cosi crediamo. Eppure lel valo stesso, non sappiamo se rallentata o
semplicemente sciolta, lasciata libera di percorrere i meandri cognitivi, affettivi, valoriali di cio che, per
comodita, ci ostiniamo a chiamare I'impensato. Sembra qualcosa di orientale, come il suono d’ una sola mano
dei maestri zen, o il sentir crescere gli alberi dei maestri di haiku. In Marocco, dove |o sguardo occidentale s
continua a stupire nel vedere per strada o nelle piazze migliaia di persone che stanno ferme, senzafar nulla,
senza pensare a nulla, lo chiamano pit 0 meno cosi: sentire il suono delle proprie ossa. Che € un dono, una
capacita culturale da acquisire nel tempo e da padroneggiare con cura. Una pigrizia costruita, e
orgogliosamente rivendicata, non senza aver prima dimenticato il lavoro necessario per produrla. Riuscire a
non far nulla @ molto complesso, laborioso, stancante: non foss' altro perché tutti ci chiedono sempre di far
qualcosa, di non stare con le mani in mano (bella espressione), di sbandierare la nostra prestazione
quotidiana, di rispondere alla domanda sociale di azione continua e di passione intensa. Lo sapeva bene
Oblomov, eroe eponimo di un’ accidia dolce diventata virtu intelligente.

Il dato-per-scontato puo essere allora oggetto di scienza sociale, di analisi culturale, di indagine fors anche
politica, come accade nel bel libro del noto sociologo americano Eviatar Zerubavel Dato per scontato. La
costruzione sociale dell’ owieta, appenatradotto in italiano dalla casa editrice Meltemi (introduzione di
Lorenzo Sabetta, pp. 159, €16). Nellasuaanalisi Zerubavel parte da una osservazione linguistica: molto
spesso nelle lingue si costituiscono forme di opposizione pertinente fra un elemento dotato di una certa
proprieta (marcato) e un altro che non la possiede (non marcato); cosi sein inglese e franceseil plurale dei
nomi si riconosce per la presenza della lettera esse afine parola, il singolare si riconosce anch’ esso, in
negativo, per |’ assenza di tale fonema. Nelle lingue, e in moltissimi altri sistemi sociali (dall’ abbigliamento
alla politica, dall’ architettura alla cucina), |la mancanza e atrettanto significativa della presenza: solo che non
ci si facaso, lasi daper scontata. Come percepire una cosa che non ¢’ €? Semplice: opponendolaaun’atra
cosa che invece ¢ . E I’ opposizione che fa significato, non i due elementi asé. Di modo che, ne conclude


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/la-forza-della-banalita-normalita-e-altri-contropoteri
https://test.doppiozero.com/la-forza-della-banalita-normalita-e-altri-contropoteri
https://test.doppiozero.com/gianfranco-marrone

Zerubavel, il potere viene garantito proprio da questo dare per scontate tante cose che, se messe in evidenza,
ovvie non sono per nulla.

MELTEMI

I E——

LS

EVIATAR i

LA COSTRUZIONE :
SOCIALE DELL'OVVIETA

Per dimostrarlo, basta osservare la patente dissimmetria fra una serie di espressioni apparentemente opposte e
complementari. Cosl, perché si dice sempre che Obama & nero con madre bianca, e non che & un bianco con
padre nero? perché si parladi calcio femminile e mai di calcio maschile? perché si puo dire ‘donnain
carriera manon ‘uomo in carriera ? Esistono i menu vegetariani ma non quelli per onnivori. Si indicano
locali gay-friendly manon etero-friendly. Insomma, il non marcato costituisce quella supposta normalita che,
proprio perché non avvertita, finisce per essere serenamente accettata da tutti, diventando I’ Ordine Naturale
delle Cose. Il primo presidente afroamericano della storia ce lo ricordiamo tutti. |1 primo presidente olandese
non selo filanessuno: e vince sempre. Ecco il potere straordinario dell’ ordinario (sottotitolo originale del




libro di Zerubavel), ecco I’infra-ordinario di Georges Perec portato a vessillo di un modo diverso di ragionare
e di desiderare, di volere e di sapere. Diversitache s istituisce per straniamento, come sapevano Viktor
Sklovskij e Bertolt Brecht, ma anche Lewis Carroll, che faceva festeggiare ai suoi personaggi a di ladello
specchio un continuo hon-compleanno semplicemente variando i posti atavolanell’ oradel te. E lalingua,
ancora unavota, € la potente spiadi tutto questo: dice e non dice, non a suo piacimento, ma semmai
presupponendo — ossia costituendo — ¢io che e normale e cio che non lo &, cio che vige silente e imperioso
rispetto a quel qualcos altro che, sottolineato ogni volta, satanto di cornuto contento.

Ladomanda allora potrebbe spostarsi un poco e diventare: che cosa diciamo quando non diciamo nulla? di
che cosa parliamo quando formuliamo, senza saperlo, sequenze imbarazzanti di formidabili luoghi comuni —
di espressioni linguistiche senza apparente interesse? In altre parole, cosa accade quando passiamo dalla
sociologia alla semiatica, dalle politiche sociali ala comunicazione quotidiana e no? Dal problema— enorme
— dellanormalita transitiamo cosi a quello — non meno complesso — della banalita e delle sue forme semio-
linguistiche, acui & dedicato il nuovo libro di Stefano Bartezzaghi Banalita. Luoghi comuni, semiotica, social
network (Bompiani, pp. 268, € 17). Appare significativo, anche rispetto al discorso di Zerubavel, chein una
congiuntura culturale qual € lanostra, permeata dal mito dell’ originalita come valore assoluto, il semiologo-
enigmista prenda una posizione molto chiara: con la banalita occorre farei conti, e piuttosto cherrifiutarlain
blocco, € meglio saperla gestire, avere con essa un rapporto il piu possibile positivo. | socia network, del
resto, sono un ottimo terreno per esercitarsi in questo senso, luoghi virtuali e realissimi dove di banalita ce

n' e afrotte, ma dove, contemporaneamente, non si fa che innalzare la bandiera dell’ originalita.

Da che cosa deriva questa confusione? || fatto e che, storicamente, quanto meno dall’ Illuminismo in poi e per
tuttalamodernita, il valore dellaoriginalita é e restal’ indiscusso punto di riferimento nella cultura
dominante, presupposto necessario per le arti, le scienze, i saperi. A un certo punto pero, frai Settantae gli
Ottanta del Novecento, questo principio entrain crisi. Laricerca dell’ originalita diventa banal e, sostiene per
esempio Roland Barthes: meglio ripiegare sulle proprie banalita quotidiane (I’amore, il lutto...). E non é un
caso che giusto allaBiennale di Veneziadel 1980 il compianto Alessandro Mendini propone una mostra di
design intitolata “ L’ oggetto banal€”, mentre i accanto, nella Strada Novissima, Achille Bonito Oliva
prospetta, con la Transavanguardia, un ritorno alla figurazione. In quello stesso anno esce Il nome della rosa
di Umberto Eco, che dopo gli anni algidi del Gruppo ' 63 inaugura la stagione letteraria del ritorno
al’intreccio. E il libro sul postmoderno di Jean-Francois Lyotard € del ’ 79: come dire, tutto si tiene. Chiudere
con lamodernita significadire addio all’ originalita atutti i costi: che non vuol dire, come si disse allora,
cedere a riflusso e a privato, ma, appunto, reintrodurre una soggettivita a trecentosessanta gradi, dove anche
i sentimenti, spesso banali, giocano un ruolo di primo piano. L’ ovvieta della passione amorosa non deve
implicare la sua censura, osserva Barthes; € il caso semmai di farne una sociologia, rimbecca Alberoni giusto
in quegli anni. E dell’* 80 — per chiuderlali —eil grande libro di Michel De Certeau sull’ Invenzione del
guotidiano, dove lavitacomune di tutti i giorni diviene specifico oggetto di ricerca delle scienze sociali.

Dismessal’ originalita dalle pratiche culturali e artistiche, non significa pero che essa venga meno. Ha
soltanto cambiato residenza, e s e trasferitanei media, vecchi e nuovi, i quali non fanno cherilanciarla a ogni
pié sospinto. L’ eroe mediatico per un giorno deve essereil piu stravagante possibile, il pit lontano dalla
normalita quotidiana, sia il cantante di X-Factor o I’ ospite fisso al talk show, come anche la platea di
Facebook, dove ognuno s sentein diritto, e forse purein dovere, di dichiarare urbi et orbi le proprie
banalissime intimita quotidiane, rivendicandone pero I’ originalita. “Nessuno e come me”, che significa: “io
Sono come tutti”.



Bartezzaghi decide alloradi prendere di petto la questione e provare a sbrogliare il bandolo della matassa,
servendosi degli strumenti dellalinguisticadi Saussure e di Benveniste, della semioticadi Eco e di Greimas.
Prendiamo il caso dei luoghi comuni, bestia neradi Flaubert, Twain, Bloy, Flaiano e tanti altri. Siamo certi
che non vadano mai bene? che siamo solo portatori di stupide banalita? Un modo per esorcizzarli € proporne
una collezione, metterli in filain un dizionario, come questi autori hanno fatto. Bartezzaghi ne propone
piuttosto un’ enciclopedia, genere testuale ben piu ampio del dizionario, che finisce per comprendere |’ intera
cultura. Viene cosi fuori una convinzione essenziale: il luogo comune non stain quel che si dice main chi,
ascoltandolo, lo consideratale. Il luogo comune €l giudizio (negativo) che si da a un enunciato. Senza
guesto giudizio, niente banalita.

Maviene fuori anche un’altra cosa: parlare per luoghi comuni € un ottimo modo per sociaizzare, per
instaurare un gqualche rapporto di comunicazione, come nei classici primi cingue minuti in cui, incontrando
una persona, non sl samai cosadirle, e si finisce per parlare del tempo che fa. La categoriadei portieri degli
edifici esiste per questo: non per ritirare le buste della spesaalle signore 0 i pacchi di Amazon, ma per
spettegolare sugli inquilini e, con cio, farli sentire facenti parte della comunita, istituendo il condominio
come entita sociale e semiotica. E la comunicazione detta fatica, quella che serve aistituire, 0 a mantenere
relazioni, senza per questo trasmettere per forza messaggi interessanti. Una proposta potrebbe essere quella di
attaccare bottone con unainsulsaggine del tipo: “Non bisogna parlare per luoghi comuni” . E aspettare che
I”altro risponda a tono. Pensando senza pensare.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




STEFANO
BARTEZZAGHI

BANALITA

luoghi comuni,
semiotica,
social network




