
 

Sopravvivere al male: Psicoterapia di Dio 
Michela Dall'Aglio
20 Maggio 2019

È possibile vivere certe esperienze senza esserne devastati? Un bambino traumatizzato dalla violenza vista o
subita diventerà a sua volta un carnefice o può sperare in un futuro diverso? Chi ha attraversato l'inferno, può
uscirne ancora umano e se ce la fa, a quali risorse interiori si è aggrappato e da dove gli è venuta la forza
mancata a un altro? Boris Cyrulnik, psichiatra e psicanalista francese, a sette anni perse i genitori per mano
dei nazisti e sopravvisse rocambolescamente fino alla fine della guerra; riuscì a scriverne solo decenni dopo,
nel 2012, in La vita dopo Auschwitz. Riflettendo da adulto e da scienziato su come fosse stato possibile che
quell'esperienza, pur avendolo segnato profondamente e per sempre, non gli avesse tolto né la fiducia nel
mondo né la gioia di vivere, applicò alla psicologia il concetto di resilienza, mutuandolo dalla fisica
meccanica che indica in tal modo la capacità di un metallo di resistere agli urti senza spezzarsi. Cyrulnik lo
usò per riferirsi alla capacità umana di sopportare ed evolvere in modo positivo nonostante le difficoltà,
piccole o immani, cui la vita ci sottopone (cfr. Costruire la resilienza). Ora nel suo nuovo saggio,
Psicoterapia di Dio, pubblicato da  Bollati Boringhieri nel 2018, analizzando il sentimento religioso nei suoi
diversi aspetti – psichico, sociale e  spirituale – spiega in che modo esso possa costituire un fattore di
resilienza e sanità mentale oppure, al contrario, portare all'integralismo, al rifiuto, persino all'odio contro chi
ha l'impudenza di non vedere il mondo come noi lo vediamo.  

Nei primi capitoli di questo suo ultimo libro Cyrulnik affronta la questione dal punto di vista dei bambini, e
lo fa ricordando l'incontro avuto con un piccolo gruppo di ex bambini-soldato congolesi che gli dicevano di
avere la mente completamente occupata da immagini orribili, che scomparivano soltanto quando entravano in
chiesa. Solo lì questi “bambini già vecchi”, dagli sguardi induriti e cupi e dai visi già segnati di rughe,
trovavano pace, e a lui chiedevano se sapesse spiegargli perché. Uno solo, racconta, riusciva a sorridere
parlando del futuro e di sogni del tutto simili a quelli di ogni altro coetaneo. Sembrava che la tremenda
esperienza vissuta non lo avesse intimamente distrutto. Come mai? Lo psicologo, che lì per lì non aveva
saputo alleviare l'angoscia di quei ragazzini – e confessa di avere portato con sé per molto tempo la vergogna
e il dolore di averli delusi – ha cercato di farlo scrivendo questo libro.

 

La prima cosa che dà forza all'animo umano impedendogli di schiantarsi è la sicurezza di potere essere amati
(condizione denominata in psicologia 'attaccamento sicuro'), che si forma nell'individuo soltanto se è stato
amato almeno una volta per un tempo abbastanza lungo. La seconda, spiega Cyrulnik, è il potere raccontare,
anche solo a se stessi, il proprio vissuto, perché ciò consente di distanziarsene e dargli un senso.
L'attaccamento sicuro si crea grazie alle persone che si prendono cura del bambino sin dalla primissima
infanzia dalle quali “ogni individuo impara a diventare ciò che è”. La presenza di una madre (o di una figura
sostitutiva) premurosa crea nel piccolo un imprinting di fiducia permanente che lo aiuterà ad affrontare
situazioni difficili o privative anche molto dure. Quando tale presenza non c'è, l'individuo sperimenta un
senso di mancanza molto profondo e questo gli lascerà un vuoto mai del tutto colmabile. Nasce da tali
differenti contesti la divergenza che porterà l'uno a sopravvivere spiritualmente e psichicamente a esperienze
tragiche, mentre l'altro sembrerà non riuscire a riprendersi del tutto neppure da dolori comuni. La possibilità
di “riattivare il ricordo di un momento felice, un’antica sensazione di amorevole protezione familiare”
rappresenta una grande difesa psichica contro una realtà che può incutere vera paura. Chi è stato amato non

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/sopravvivere-al-male-psicoterapia-di-dio
https://test.doppiozero.com/michela-dallaglio


perde mai l'inclinazione alla speranza e un residuo di fiducia, invece un bambino che non sia mai stato amato
“non può riattivare il ricordo di una felicità che non ha mai conosciuto”, faticherà ad avere fiducia in se
stesso e nel mondo, e non saprà a quale immaginario buono affidarsi quando attorno a lui tutto si fa buio.
Tuttavia, spiega Cyrulnik, quando la mente è flessibile e aperta, non “fissata in una ripetizione nevrotica nella
quale riproduciamo sempre la stessa relazione” può bastare un solo incontro a liberarci dall'infelicità. 

 





 

L'immagine genitoriale rassicurante, accogliente e protettiva interiorizzata dalla persona può identificarsi sia
con una presenza divina sia con un ideale del tutto umano. In entrambi i casi la mente accede all'idea di
trascendenza, percependo come reale, possibile e degna una realtà che travalica l'individuo. Sacra o profana
che sia tale realtà, i suoi effetti positivi sulla mente non cambiano. Di quale tipo sarà e come evolverà la
percezione della trascendenza dipende dalla struttura sociale e spirituale in cui si cresce. È un dato di fatto
che diversi miliardi di persone si rivolgano ogni giorno a qualche divinità e ciò rende il fenomeno religioso
molto interessante anche da un punto di vista psicologico. Siccome è un dato provato da test e ricerche che
“chi crede in Dio, ed esprime la propria fede con attività rituali o dichiarazioni di fede, subisce precise
modificazioni neurobiologiche”, Cyrulnik si chiede cosa determini l'attaccamento religioso, quali effetti
produca la fede e come influenzi l'attività psichica spontanea, indipendente dalla volontà e dalla
consapevolezza. 

Nonostante tutte le religioni predichino l'amore a Dio e al prossimo, per alcuni le parole della fede sfociano
“in un linguaggio totalitario che pietrifica le anime”. Molte persone religiose detestano chi è diverso per fede,
convinzioni, scelte, appartenenza al punto da volerne la morte. Non si può dunque ignorare che la stessa
religione può portare gli uni all'altruismo, alla mitezza e all'accoglienza del prossimo, mentre in altri sfocia
nel fondamentalismo e in un'intolleranza distruttiva. Bisogna ammettere con Cyrulnik che la religione
“struttura la visione del mondo, salva moltissime persone, organizza quasi tutte le culture… e provoca disagi
immensi!” Di tale tragica incongruenza possiamo dire almeno due ragioni. Innanzitutto lo stile
d'attaccamento nei confronti del divino dipende dal modo in cui abbiamo appreso a relazionarci
nell'esperienza vissuta: “Chi ha acquisito uno stile di attaccamento rigido si sottometterà a un Dio totalitario,
mentre chi ha uno stile di attaccamento sicuro sarà abbastanza fiducioso da tollerare chi ama un Dio diverso”.
La seconda ragione ha a che fare con la profondità della conoscenza del proprio stesso credo, perché quando
una fede non è “argomentata, la sua deriva spontanea la spinge verso il totalitarismo”.

 

Chi nega il dubbio, anziché affrontarlo con coraggio, ha paura e per questo diventa aggressivo e intollerante;
al contrario, chi affronta il dubbio e l'attraversa può uscirne con una fede più salda e non avverte il bisogno
d'imporsi con la forza sull'incredulità altrui o su chi professa un altro credo. D'altra parte già Agostino
d'Ippona sosteneva che la fede se non è pensata non esiste, è qualcosa d'altro.

Nei periodi d'incertezza culturale, precisa Cyrulnik, il sistema religioso non funziona correttamente e produce
tre tipologie di problemi molto seri: culturali, che si traducono in guerre pseudo-religiose, come quelle che
stanno tormentando il mondo da alcuni decenni; problemi psicoaffettivi, come il fanatismo, e neurologici,
come certe forme di estasi e allucinazioni. Esistono molti modi diversi di credere o non credere in Dio, l'idea
che ognuno si fa del divino si modella a seconda del contesto culturale in cui si cresce, delle esperienze
personali vissute e del modo in cui il credente incontra Dio. In un ambiente sereno, stabile e affettuoso Dio
avrà “le sembianze di una benevola forza sovrannaturale” che diventerà un sicuro fattore di resilienza nelle
difficoltà, una forza che induce alla speranza e alla sensatezza del reale. Può certamente essere intesa in
questo senso la famosa e spesso citata affermazione di Nietzsche “chi ha un perché sopporta quasi ogni
come”: posso resistere nel dolore se riesco a dare un senso alla mia sofferenza, se riesco a conservare la
speranza che il male che sta accadendo a me non pervada il mondo, che anche se io soccomberò, al di fuori di
me e della situazione che sto subendo, ci sia ancora, almeno per gli altri, la possibilità del bene. 

 

L'attitudine a trascendere la situazione personale, lo slancio a spingere lo sguardo orizzontalmente verso gli
altri o verticalmente verso il Dio in cui si crede, dà all'uomo la forza di conservare la propria integrità
psichica e spirituale, di prendere le distanze da se stesso mettendosi in relazione con qualcosa di esterno a sé.
Nei campi di concentramento Viktor Frankl aveva visto questa capacità esprimersi in gesti di vero eroismo



ma anche nell'umorismo, virtù rara e preziosa in virtù della quale “l’uomo può autodistanziarsi non solo da
una situazione, ma anche da se stesso. Così facendo, egli prende una reale posizione verso i suoi
condizionamenti somatici e psichici” e riafferma la propria libertà interiore a dispetto di qualunque
costrizione esterna (Senso e valori per l'esistenza).

Luigi Pareyson definiva la divinità ancipite, dotata di due facce, una dura e una benevola, come il Giano
bifronte dei romani, dio della pace e della guerra, dell'apertura e della chiusura. Per Cyrulnik siamo piuttosto
noi a dargli due facce, a seconda di come la guardiamo. Un animo benevolo riflette la sua positività
sull'immagine divina e la pensa amorevole; chi invece ne vede il volto arcigno ha nel suo stesso cuore la
durezza che proietta su Dio. Perché “si ama Dio allo stesso modo in cui si amano gli uomini”, conclude
Cyrulnik, lo si ama solo se si amano gli uomini e la vita, lo si prega finché si ha la forza di sperare.  

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





