
 

Margherita Moscardini. Abitare senza appartenere 
Silvia Bottani
29 Maggio 2019

Il Parco Cervi di Reggio Emilia è affollato da un capannello di persone riunite attorno a un’“isola” di marmo,
disposta in maniera obliqua rispetto al terreno. Una targa informa i visitatori che la fontana sarà attiva in una
precisa fascia temporale durante la settimana.

Tra i visitatori giunti appositamente per assistere all’inaugurazione del nuovo progetto dell’artista Margherita
Moscardini, patrocinato dalla Collezione Maramotti, si mescolano curiosi, addetti ai lavori e cittadini. Tra
questi, una signora con un volpino ben pettinato si tiene in disparte rispetto al capannello dei presenti e
osserva l’opera, per poi sbottare in un’espressione salace che condensa tutto il suo disappunto. Prima che io
possa aprire bocca, la signora si volta stizzita e se ne va, trascinandosi dietro il volpino. Rimango interdetta di
fronte al giudizio apodittico, figlio di uno sguardo distratto, sputato per respingere un oggetto che ai suoi
occhi ha la colpa di essere uno “spreco di soldi”. L’idea che un’opera d’arte possa ancora creare disagio in
uno spettatore mi appare, un attimo dopo, un merito, soprattutto nella misura in cui il lavoro di Margherita
Moscardini non presenta alcun carattere formale ascrivibile a una dichiarata volontà provocatoria. Mi chiedo
se qualcosa in questo dispositivo, decisamente radicale nella proposta, non sia riuscito a scalfire
l’indifferenza della donna, e se nell’incomprensione interpretativa non sia intervenuto qualcosa di diverso,
qualcosa in grado di dare vita a un glitch. L’inserimento di un dispositivo “problematico” in un contesto
controllato come quello di un giardino pubblico ne altera la natura rassicurante e ne modifica la fruizione, e
sebbene la spettatrice non abbia fatto una riflessione strutturata di fronte all’oggetto, qualcosa si è infiltrato
generando un disturbo, una problematica potenzialmente fertile.

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/margherita-moscardini-abitare-senza-appartenere
https://test.doppiozero.com/silvia-bottani


Margherita Moscardini Inventory. The Fountains of Za’atari 2018 still da video, formato 4k, 31 min. / video
still, 4k format, 31 min. Il video-documento è stato girato in Giordania tra il settembre 2017 e il marzo 2018
/ The video-documentary was filmed in Jordan between September 2017 and March 2018 Winner Italian
Council 2017 MiBAC- DGAAP Courtesy Fondazione Pastificio Cerere, Roma © the artist.

Il progetto che Margherita Moscardini ha dedicato a uno dei più grandi campi profughi del mondo, il
complesso di Za’atari, in Giordania, si intitola The Fountains of Za’atari: sviluppato a partire dal 2015, è un
lavoro ambizioso che nasce dall’osservazione dei campi profughi quali insediamenti abitativi temporanei che
acquistano un carattere di permanenza. Con i suoi 80.000 residenti (ma nel 2014 aveva toccato quota
150.000), Za’atari è il secondo campo più grande al mondo dopo Dadaab, in Kenya, aperto nel 1998 (che si
stima ospiti circa 500.000 persone), e rappresenta la quarta città della Giordania per numero di abitanti.
Situato al confine nord del paese, ospita i profughi del conflitto che dilania la Siria sin dal 2011. 

Nel 2017 sono stati stimati oltre 65 milioni di rifugiati in tutto il mondo, un numero che supera il totale dei
rifugiati delle due Guerre Mondiali del secolo scorso. Secondo il report annuale dell’UNHCR, “l’85% dei
rifugiati risiede nei paesi in via di sviluppo, molti dei quali versano in condizioni di estrema povertà e non
ricevono un sostegno adeguato ad assistere tali popolazioni. Quattro rifugiati su cinque rimangono in paesi
limitrofi ai loro”. Sempre l’UNHCR attesta che la durata media di un campo è di diciassette anni, un tempo
che mette in crisi il concetto di temporaneità dell’insediamento. Moscardini, la cui ricerca ruota attorno alla
dimensione politica degli spazi, alla relazione tra architettura e contesto e ai processi di trasformazione che
coinvolgono il tessuto delle città, ha osservato da vicino il modello di Za'atari e l'ha messo al centro di un
progetto articolato e complesso, che prosegue con coerenza la linea di ricerca tracciata dai suoi precedenti
progetti.

 

https://www.unhcr.it/news/oltre-68-milioni-persone-costrette-alla-fuga-nel-2017-cruciale-un-patto-globale-sui-rifugiati.html


Ph Bruno Cattani.

Moscardini è un’artista difficilmente classificabile: in lei la formazione pittorica si fonde con l’interesse per
l’architettura e l’analisi sociologica e politica. Già assistente di Massimo Bartolini, approfondisce i suoi
interessi relativi alla dimensione ambientale dell’arte sotto la guida di Yona Friedman, per poi trasferirsi a
Parigi e studiare l’opera di Etienne Louis Boullée. La riflessione sul contesto urbano, sulla gentrificazione e
sui processi di stratificazione che segnano la storia delle città, così come il rapporto tra gli individui e la
configurazione degli spazi urbani, sono al centro del progetto dedicato alla città di Istanbul intitolato
Instanbul City Hills – On the Natural History of Dispersion and States of Aggregation (2013), nato da una
residenza d’artista e frutto di un’intensa riflessione legata ai moti di piazza Taksim. Nel 2016, alla ricerca di
“solidi abitabili la cui natura permanente ne esprime l’appartenenza al contesto”, realizza un focus sui bunker
dell’Atlantic Wall, insieme delle fortificazioni sorte durante la II Seconda Guerra Mondiale che costellano la
costa nord della Francia e da cui scaturisce 1XUnknown, opera nel quale convergono temi geopolitici, analisi
storica, utopia e arte processuale.

Tra il 2017 e il 2018 l'artista si reca presso Za’atari e insieme alla giornalista Marta Bellingreri e
all’ingegnere Abu Tammam Al Khedeiwi Al Nabilsi, conduce un lavoro di mappatura. Durante il periodo di
residenza nel campo prende contatto con abitanti, i quali accolgono con favore la sua presenza e l’idea di
utilizzare l’arte come strumento di emancipazione e di divulgazione della vicenda di Za'atary. Moscardini
procede passo passo, seguendo il lavoro di Kilian Kleinshmidt, sindaco della città nel 2013-14 e funzionario
UNHCR, instaurando una relazione con gli abitanti e censendo i cortili dell’insediamento che possiedono una
fontana. Secondo la prassi, al loro arrivo gli ospiti ricevono una tenda; successivamente sono destinatari di un
container abitativo; i container vengono raggruppati in modo da offrire degli spazi che fungono da cortili, nei
quali sovente viene costruita una fontana, un elemento che caratterizza la vita quotidiana pre-guerra. Si tratta
di un tentativo da parte dei rifugiati di ricostituire uno spazio familiare, che ricalchi la struttura tradizionale
della casa araba e che nella realtà del campo assume un chiaro valore simbolico.



 

Moscardini parte dai modelli dei cortili con fontana per realizzare delle sculture destinate ad acquisire una
giurisdizione speciale con elementi di extraterritorialità. La visione dell’artista è semplice e dirompente allo
stesso tempo: la domanda da cui muove l’operazione è se sia possibile tradurre in termini plastici
l’apolidismo, la condizione di chi è senza stato, e se sì che cosa significhi in termini estetici e nella propria
effettività assegnare tale statuto speciale a un oggetto, dotandolo di una condizione extra-ordinaria. 

Successivamente, le opere verranno vendute alle municipalità europee o a privati e i proventi saranno versati
direttamente alle famiglie a cui appartiene il cortile che funge da modello per l’opera. La fontana permanente
ospitata a Reggio Emilia è il primo soggetto su cui è stato avviato l’iter giuridico per l’assegnazione di
extraterritorialità, un iter complesso e il cui esito, tutt’altro che scontato, solleva delle contraddizioni di
difficile soluzione. Presentato nella sua prima fase al Pastificio Cerere di Roma in qualità di vincitore del
bando Italian Council organizzato dal MiBAC, The Fountains of Za’atari, approda a Reggio Emilia grazie al
sostegno della Collezione Maramotti. Il progetto espositivo comprende l’opera pubblica installata presso il
Parco Cervi e una mostra aperta nella Pattern Room della Collezione, dove sono raccolti disegni, materiali
documentali e un video. Il progetto verrà completato con la pubblicazione di un libro suddiviso in due
volumi: la mappa non autorizzata della città con il catalogo dei cortili riproducibili in scala 1:1, strumento
che nelle intenzioni dell’artista sarà anche funzionale alla vendita delle opere, e la raccolta dei contributi
teorici e critici, tra cui la ricostruzione del complesso iter legale intrapreso per l’attribuzione di uno statuto
speciale alle opere. 

 

La fontana collocata a Reggio Emilia è una scultura ma è anche uno spazio, un luogo (o meglio, un non-
luogo) e una condizione. Tocca numerosi punti nevralgici e innesca un necessario ripensamento dell’oggetto
scultoreo in quanto tale, un oggetto che contiene in sé più stati dell’essere, un paradosso alle cui spalle si
allunga l’ombra di tradizione concettuale che riguarda la vendita di beni immateriali, di azioni, idee, energie,
fiato d’artista; nel tentativo dichiarato di superare l’impasse di un’arte autoreferenziale, che da tempo soffre
una condizione di marginalizzazione, percependosi come impotente, Moscardini individua nel rapporto con
le urgenze del reale una possibile via di riqualificazione delle arti. Interrogarsi sui temi della territorialità,
della rivendicazione della sovranità che agita gli stati nazionali, sul paradosso di una democrazia che si auto-
nega e sul fenomeno delle migrazioni attraverso una proposta estetica significa forzare i limiti di un recinto
diventato ormai troppo angusto, individuando nell’urgenza della condizione storica una strada percorribile
per tornare a significare. Un indirizzo che non a caso informa la stessa Biennale d’Arte di Venezia,
inaugurata a pochi giorni di distanza, che individua nelle turbolenze del tempo attuale (quegli interesting time
che danno il titolo alla mostra) il macro tema che alimenta la produzione più rilevante nel panorama delle arti
visive.

 



Margherita Moscardini Inventory. The Fountains of Za’atari 2018 still da video, formato 4k, 31 min. / video
still, 4k format, 31 min. Il video-documento è stato girato in Giordania tra il settembre 2017 e il marzo 2018
/ The video-documentary was filmed in Jordan between September 2017 and March 2018 Winner Italian
Council 2017 MiBAC- DGAAP Courtesy Fondazione Pastificio Cerere, Roma © the artist.

Secondo il World Organization Prospect del 2018, ogni anno 76 milioni di persone si spostano a vivere dalle
zone rurali alle città, una percentuale in costante crescita e che nel 2018 rappresenta il 55% della popolazione
mondiale (pari a 4,2 miliardi di persone su un totale di oltre 7 miliardi). Le città e le megalopoli sono
organismi sempre più complessi che possono essere inscritti nella categoria degli iperoggetti, laboratori di
cittadinanza dove i conflitti sono esacerbati e dove i bisogni delle persone emergono con sempre maggiore
urgenza: per questo rappresentano un osservatorio privilegiato per capire come processi virtuosi di
partecipazione e integrazione possano influire su un più ampio scenario di innovazione sociale e impattare
sulle politiche nazionali. ll ruolo sempre più centrale delle città rispetto ai bisogni abitativi ed organizzativi
della società contemporanea, la dicotomia tra centro e periferia ma anche tra i bisogni delle persone e la
capacità degli stati o delle città di assolverli deflagra nella questione abitativa dei campi profughi.
Riallacciandosi a una riflessione dedicata all’Appennino di Matteo Meschiari, nella proposta di Moscardini è
possibile rinvenire un’idea del disabitare che ci suggerisce pratiche ancora inesplorate. Disabitare inteso
come rinuncia a un’idea precostituita dell’abitare, a favore di forme alternative, leggere ma non di meno
portatrici di senso. Se la perdita di radici è un trauma, come si può radicare in una condizione di
temporaneità forzata come quella rappresentata da un campo profughi? Una traccia si può rinvenire nella
costruzione di un teatro della città, un luogo che metta in scena i paesaggi familiari, il luogo degli affetti, e ne
mutui i simboli – la fontana, ad esempio, o la struttura del cortile, che è spazio di relazione e di riposo, di
conoscenza e di ozio.

 

Mettere in scena e fare “come se”, anche se le case sono container prefabbricati e la moneta è frutto di una
economia parallela, se l’orizzonte è quello di una terra straniera e i vicini parlano altri dialetti o altre lingue.
Cosa sarebbe accaduto agli “okie” di Furore, che Steinbeck scrisse nel 1939, se avessero potuto organizzare i

https://population.un.org/wup/
https://www.doppiozero.com/rubriche/6820/201904/disabitare-in-appennino


loro accampamenti liberamente, senza lo spauracchio delle ronde della polizia e l’ostilità di uno stato che li
condannò a morire di stenti? Se il campo gestito dall’autorità federale, dove i Joad stabiliscono legami di
solidarietà e vivono dignitosamente per un breve periodo, senza subire le violenze della polizia locale, fosse
cresciuto e prosperato, non sarebbe diventato un insediamento e poi una città, con la sua economia interna, le
famiglie che stringono alleanze e legami affettivi, il lavoro come collante esistenziale? 

Za’atary è in questo senso un modello, l’esempio di come un campo profughi possa superare la semplice
condizione emergenziale per dare forma a una città in cui le esigenze degli abitanti trovino accoglimento e
non siano schiacciate dalla pur comprensibile necessità di ordine e sicurezza. Sulla scorta di altre esperienze
come Sustainable Development Zones, progetto a cura di Politas in cooperazione con i governi locali, che
persegue lo sviluppo di zone di sviluppo sostenibile che coinvolgono i migranti in politiche attive per il
lavoro e il reddito, si delineano nuovi modelli aggregativi che possono riscrivere la narrazione
dell’emergenza migratoria. Di certo, ciò che sembra oggi essenziale è un ripensamento bottom to top degli
insedimenti, partecipato, che si opponga alle biopolitiche disumanizzanti che si allargano a divorare lo spazio
delle cittadinanze e all’“ingegneria sociale del campo profughi” (Meschiari). 

 

Mentre Ralph Rugoff presenta la sua Biennale dichiarando “l'arte non può fermare l'avanzata dei movimenti
nazionalisti e dei governi autoritari, né può alleviare il tragico destino dei profughi in tutto il pianeta (il cui
numero ora corrisponde a quasi l'un percento dell'intera popolazione mondiale)”, Moscardini prova a
dimostrare che un’operazione estetica può concretizzare un’utopia e creando degli spazi non sottoposti a una
governance, dei “power vacuum”, si possono aprire degli spazi di immunità che possono mettere in crisi lo
stato delle cose. Un’idea maturata a partire dall'analisi profetica di Hanna Arendt, che per prima intravide la
mutazione della figura del migrante dall’antichità, in cui presenta un carattere di elitarietà, di individuo
destinato a lasciare una patria per abbracciarne un’altra, alle migrazioni di massa, un fenomeno che
caratterizza precipuamente il XXI secolo e che ha una natura politica completamente differente: oggi il
migrante è l’odradek kafkiano, un paria, il soggetto della nuda-vita che, privato della propria cittadinanza, è
destinato all’ostracizzazione, al non poter mai più avere una patria. Una volta uscito dalla comunità,
l'individuo perde la propria umanità, perché i diritti umani si rivelano nella loro contraddittorietà come
esclusivo appannaggio di chi è già cittadino. Se il migrante sconta “la colpa originaria che è la migrazione
stessa, atto politico-esistenziale di natura irreparabile” (D. Di Cesare, Stranieri residenti. Una filosofia della
migrazione, Bollati Boringhieri, pag 151) e il suo essere un “corpo fuori posto”, ciò dipende anche e
strettamente da una prospettiva sempre orientata univocamente: lo sguardo e il giudizio sul migrante si
materializzano sul limitare di una frontiera, da una riva, una demarcazione invalicabile che separa chi è
dentro lo Stato da chi è fuori, tra civiltà e disordine, tra centro e periferia dell’impero.

 

Moscardini azzarda un movimento diverso, prova ad assumere su di sé una prospettiva differente, prova ad
agire dall'altra riva. Attinge dalla filosofia di Giorgio Agamben, ripreso nelle sue riflessioni scaturite dalla
pagine di Il tramonto dello stato nazionale e di We refugees della Arendt dove immagina una nuovo
paradigma politico in cui l’apolide rappresenta non un’eccezione ma una possibilità, prospettando
l’immagine di un’Europa “traforata”: “Solo in una terra in cui gli spazi degli Stati saranno stati in questo
modo traforati e topologicamente deformati e in cui il cittadino avrà saputo riconoscere il rifugiato che egli
stesso è, è pensabile oggi la sopravvivenza politica degli uomini” (G. Agamben, Al di là dei diritti dell’uomo
, in Mezzi senza fine, Bollati Boringhieri, Torino, 1996). L’analisi della figura del migrante di Agamben che
emerge dall’archeologia filosofica dell’Homo Sacer rileva la contraddizione bruciante di un’Europa chiusa in
una empasse che si allarga fino ad abbracciare tutto il mondo governato dal modello tardo-capitalista, liberale
in termini di transito delle merci ma non in grado di concepire una libera circolazione degli esseri umani e un
superamento di quel paradosso inscritto nella democrazia per il quale proprio chi si trova nella condizione di
maggiore fragilità vede sospesi quei diritti di cui può godere ogni cittadino che vive invece sotto la
protezione del proprio Stato-nazione, al di fuori del quale l’essere umano sembra non aver diritto di esistere.

https://www.politasconsulting.com/sustainable-development-zones
https://www.labiennale.org/it/arte/2019/intervento-di-ralph-rugoff


Se il rifugiato segna quindi il limite, superato il quale la politica attuale frana e trascina con sé la forma
assunta dal mondo dopo le due Guerre, come intuito da Arendt egli rappresenta allora anche una potenzialità,
una figura simbolica che racchiude una condizione esistenziale per il futuro a venire. 

 

Il buco nero evocato da Moscardini è allora anche un foro stenopeico che proietta e ribalta l’immagine della
realtà e che ci sorprende, come una rivelazione, quando mostra altre coordinate. Le sue fontane rovesciate,
dove la fontana diviene il piedistallo del cortile, evidenziano la separazione dalla terra e la metafora di chi
abita i luoghi senza appartenervi. Oltre la moltitudine di corpi che popola in assenza il progetto dedicato a
Za'atari, in lontananza si scorgono figure dimenticate, fantasmi che parlano di altre cittadinanze, rapporti tra
popoli e libertà. Sono il gher, colui che è straniero ma abita dentro le porte della Gerusalemme biblica, figura
complementare all’ézrakh, il cittadino, e opposta al nokerì, “raffigurazione tragica dell’autoctono assiso nelle
sue certezze, del proprietario che difende e reclama la proprietà” (ib., pag. 217), quello che oggi si
definirebbe un orgoglioso sovranista. Il gher è un archetipo così potente da incarnarsi nella figura di Ruth la
moabita da cui discende la dinastica davidico-messianica e l’idea stessa della sovranità ebraica (ib., pag.
213). Memorie bibliche parlano di vuoti che rendono possibile l’ospitalità, assenze che sono aperture, mistica
e realtà che trovano una corrispondenza: nella Gerusalemme di Ruth “la comunità è messa costantemente alla
prova dell’estraneità, come se al fondo di sé ci fosse sempre un altro” (ib., pag. 214). Come sembra distante
oggi quel vuoto, custodito in attesa dell’avvento dell’altro, dalle nostre città sature e barricate, tanto da non
riuscire neppure a immaginare l'ipotesi dello straniero se non a patto della normalizzazione e la successiva
cancellazione della sua estraneità. 

 

Ripenso alla signora con il volpino e al tempo che non ha concesso al suo sguardo di fronte all'opera di
Moscardini, uno sguardo che non ha saputo cogliere la linea dell’orizzonte che va da quella fontana che ora
dimora nel parco di una città della pianura padana e si protende fino alla Siria e alla Giordania, gli stessi
luoghi dove la cultura mediterranea ha visto la luce migliaia di anni fa. Moscardini ha chiesto a sé stessa e al
pubblico presente se un cambio di politica, un cambio di indirizzo dell’Europa possa prendere il via da una
scultura, magari proprio da Reggio Emilia. Di sicuro, questa domanda continuerà a risuonare ogni volta che
uno sguardo si poserà sull’acqua della fontana del Parco Cervi, la stessa fontana che abita il cortile n.32,
distretto n.4, del campo di Za’atari.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



