DOPPIOZERO

Antropologo

Marco Aime
1 Giugno 2019

Il testimone, il chimico, lo scrittore, il narratore fantastico, I'etologo, |'antropologo, I'alpinista, il linguista,
I'enigmista, e altro ancora. Primo Levi € un autore poliedrico la cui conoscenza € una scoperta continua. Nel
centenario della sua nascita (31 luglio 1919) abbiamo pensato di costruire un Dizionario Levi con I'apporto
dei nostri collaboratori per approfondirein una serie di brevi voci molti degli aspetti di questo fondamentale
autore la cui opera € ancora da scoprire.

«Ogni grande narratore € anche un etnologo, e tale qualita, chein alcuni puo risultare accessoria o implicita,
in Primo Levi divenne viavia centrale». Sono parole di Daniele Del Giudice (Introduzione, in Primo Levi,
Opere, Einaudi 1997), delle quali va sottolineato I’ aggettivo “grande”. Perché non tutti i narratori sanno,
dopo aver analizzato, sviscerato, metabolizzato le categorie del vissuto, restituire non una semplice
descrizione dellarealta, ma anche e soprattutto una nuovavisione di quei fatti, elaborata allaluce della storia
e del comportamento umano. Una narrazione che non si limiti al descrivere, ma che proponga una nuova
teoria attraverso cui guardare il mondo.

E nel campo di Auschwitz prima e lungo le strade di mezza Europa poi che Primo Levi gettale basi della sua
antropologia. E lacheiniziail suo lavoro di etnologo, per poi tradurre tutte le sue riflessioni nella sua opera
piu profonda e drammatica che sara | sommersi ei salvati. Perché il campo e involontariamente un
laboratorio dove si sta compiendo un esperimento terribile, che finisce per mettere in luce cosa faccia parte
della natura umana e cosa siainvece il prodotto della cultura.

Sopravvissuto a campo di sterminio, Levi attraversa un’ Europa segnata da una umanita rimescol ata, travolta
da una guerra che e iniziata con una rivendicazione identitaria fortissima ed é finita con lo sbriciolare ogni
appartenenza. Perché per appartenere a qual cosa bisogna prima di tutto essere qualcuno, essere un uomo. ||
dubbio che Levi nutre fin dal suo primo scritto. Come una valanga, la guerra avevatravolto il continente,
nessuno era piu a suo posto, in quello che credeva essere il suo posto. Babele eraritornata: «Chiamavano
nomi, pregavano, imprecavano, implorarono aiuto in tutte le lingue d’ Europa». E questa |’ umanita di cui Levi
si faetnologo ne La tregua, un’ accozzagliadi sradicati, strappati a tutto e datutto, fin quasi persino
all’umanita. In questo caleidoscopio umano le parole di Levi tracciano sempre, tranne nel caso dei tedeschi,
confini amatita, dal tratto leggero, che lascia spazio ala comprensione e al cambiamento, perché “una guerra
Spacca come una sassata’ e frantuma ogni ordine.

Tutti possono o vogliono diventare qualcos altro, fingersi diversi ed € in questo mare in continuo movimento
che Levi tracciala sua etnologia, che e fatta piu di individui, che di popoli, tranne che nel caso del tedeschi e
dei russi. Nei confronti di questi ultimi, che Levi chiama sempre russi e mai sovietici, come se ne volesse
cogliere piu I’ anima antica, popolare, che non la condizione storica del momento, esprime una sorte di
spontanea simpatia e ammirazione e a un tempo una certa mancanza di fiducia, che non diventa perd mai


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/antropologo
https://test.doppiozero.com/marco-aime

disprezzo. Sembra quasi che Levi accetti con bonarieta quel tanto di inefficienza che li accomuna ai
mediterranei. Come quando descrive la distribuzione del cibo nel treno del ritorno, dove un giorno le razioni
erano quasi azero eil giorno dopo smisuratamente abbondanti, senza alcunaragione: «si trattava ancora una
volta della benefica secolare incuria russa, della negligenza oblomoviana, che affioravaatuitti i livelli in quel
momento felice dellaloro storia» (ibidem). Unainefficienza che forse diventa persino liberatoria dopo la
delirante precisione dei nazisti nel mettere in atto crudelta di ogni tipo. Levi ammirail patriottismo del russi
che incontra, sincero, profondo, mai fanatico, persino ingenuo.



s

) supeRer

(o T b

i - =

-
-
-




Poi i tedeschi, appunto, dopo averne subito la violenza nel lager, Levi li rivede nel breve passaggio in
Germanialungo laviadel ritorno. Qui Levi abbandona “lo sguardo dalontano” dell’ etnologo e lasua
presunta oggettivita. Puntail dito e chiede risposta. I| male fatto & troppo grande perché possa essere spiegato
in termini che risuonino di umanita. E forse qui Levi propone unainversione di ruoli: chi € un uomo? E il
soggetto non € piul il deportato acui si étentato di portare vialacifraumana, € colui che ha cercato di
strappargliela e neppure ritrova quel gesto, questo si umano, del chiedere scusa. Lui € rimasto impantanato
nella suainumanita, non Levi ei suoi compagni di sventura, che nonostante tutto non riescono a gioire del
disastro altrui.

Il panorama etnologico di Primo Levi é fatto pero soprattutto di individui appena accennati, che popolano
I"universo disgregato di Auschwitz. Da questa disumanita emergono figure che non appartengono piu ala
categoriadella storia, maaquelladel dolore, della paura, dellavolonta di sopravvivere. Individui persi atutto
e datutto persi. Figure come Hurbinek. Un bambino e i bambini, scrive Levi, «erano a Birkenau come uccelli
di passo» (ibidem). Hurbinek € la non creatura, € paralizzato ale gambe, non sa parlare perché e cresciuto nel
campo e nessuno glielo hainsegnato. E un punto interrogativo, una domanda senza risposta, se non

nell’ infinitezza della tragedia e della crudelta umana. Dopo il lager Levi iniziaadisegnare ritratti umani,
come dice ancora Del Giudice, «afiguraintera», perché dopo laliberazione il tempo riprende a scorrere, ci si
muove, qual cosa accade, I’ inaspettato attende e lascia sperare, anche se la novita non sempre e piacevole.

Traquesti individui scompaginati spiccano Mordo Nahun, il Greco, uomo dall’ etica piratesca e cinica, ma
rigorosa, per cui Primo Levi prova una sorta di ammirazione e rispetto. Lo sente vicino perché mediterraneo
come lui e questa mediterraneita diventa un modo per uscire da quell’insidioso grigiore che attiraverso gli
abissi dell’indifferenza, per rimanere attaccati a qualche brandello di storiaforse per sopravvivere o per
morire un po’ di meno. Cosi, come emerge damolti racconti di ex deportati, si costruiscono dei “noi” fragili,
ma buoni a sopportare un po’ meglio il nullavoluto dai carnefici.

Difficile costruire un qualsiasi senso di appartenenza quando si € internati in un lager, dove tutto viene
azzerato. Ci sono individui di nazionalita diverse, rumeni, austriaci, polacchi, italiani, tutti accomunati da un
destino feroce, ma anche, per lamaggior parte di loro, dall’ ebraismo. Un dato identitario fondamentale
guesto, peraltro mai eccessivamente enfatizzato dal laico Levi, che nella sua antropol ogia viene perdo messo
in crisi dai Sonderkommandos, quegli ebrei che hanno accettato di collaborare con i nazisti, che
accompagnano i loro fratelli alle camere agas, che ne portano viai vestiti, tranne poi finire anche loro nudi e
strozzati dallo stesso gas. E questa la tristemente celebre “ zona grigia’, una delle metafore pit pregnanti di
Primo Levi, quella che forse spiegameglio di ogni altrala“banalitadel male” e lacomplessitadellareata
umana, in cui il male non sta sempre da solo, dalla parte sbagliata, ma s intrecciain un abbraccio opaco con
molte esistenze condotte all’ ombra di una presunta normalita.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




