
 

Carla Lonzi. Scritti sull’arte 
Michele Dantini
22 Febbraio 2012

Esce oggi il volume di Carla Lonzi, Scritti sull’arte (a cura di L. Conte, L. Iamurri e V. Martini, edizioni et.
al) che raccoglie saggi, articoli e conversazioni: testi noti e meno noti, prodotti dal 1955 al 1970, che
ricostruiscono l’interessante percorso umano e intellettuale della filosofa e critica d’arte.

 

Anticipiamo qui un breve testo del 1968 dedicato all’opera di Mario Nigro e la copertina del volume.

 

Leggi il testo di Carla Lonzi, scaricabile in pdf

 

In occasione dell’uscita del volume abbiamo voluto ricordare l’autrice e il suo rapporto con Mario Nigro
attraverso un testo di Michele Dantini, che pubblichiamo di seguito.

 

 

Storiografia e “crudeltà”. Microsaggio su Carla Lonzi

 

Possiamo considerare Autoritratto (1969) di Carla Lonzi una sorta di dialogo o convivio tra invitati elettivi,
una conversazione attorno a un mistero che Cy Twombly, musa silente, si incarica di custodire. Quale sia il
mistero attorno a cui la giovane critica si muove in veste di lieve, carismatica e perspicace sacerdotessa - così
la ritraggono al tempo sia Luciano Fabro che Giulio Paolini - è presto detto: spetta a Lucio Fontana rivelarlo
almeno in parte, con parole insolitamente esplicite. “Anche la mia arte”, leggiamo, “è tutta portata su questa
purezza, su questa filosofia del niente, che non è un niente di distruzione, è un niente di creazione, capisci?”.

 

Il rito di Autoritratto ha caratteri per lo più ludici (o “divagati”) e in parte giovanilistici: pure non sono da
trascurare le minoritarie voci e i frammenti di conversazione che introducono a dimensioni più composte e
severe. Gli orientamenti né laicistici né progressisti (in senso ideologico) dell’attività di Lonzi, che sceglie
per la copertina di Autoritratto l’immagine di santa Teresa di Lisieux nel ruolo di Giovanna d’Arco in
prigione, attendono di essere riconosciuti adeguatamente. L’invocazione di una “purezza” né stilistica né
convenzionalmente morale potrà forse risultare più trasparente se connessa alle esplorazioni di liturgie in
corso, per quel che ne sappiamo, nella cerchia di Longhi, maestro e mentore di Lonzi almeno sino al 1963, e
particolarmente di Anna Banti.

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/carla-lonzi-scritti-sullarte
https://test.doppiozero.com/michele-dantini
http://www.etal-edizioni.it/
http://www.etal-edizioni.it/
https://test.doppiozero.com../../sites/default/files/allegati/Lonzi%20su%20Nigro1968.pdf
http://www.etal-edizioni.it/interna.php?qualePagina=74&catPartenza=89


 

Nei mesi in cui supponiamo si accumulino le prime sbobinature di Autoritratto, nel 1968, Lonzi ha sul tavolo
di lavoro gli appunti per un breve saggio dedicato a un artista tra i più anziani di Autoritratto, Mario Nigro: è
prevista la pubblicazione di un volumetto monografico per le edizioni Scheiwiller. Presentato da Giulio Carlo
Argan in chiave Optical nel catalogo della Biennale dello stesso anno, Nigro è tra gli artisti italiani più in
auge e attrae critici di differenti generazioni. Ne hanno scritto recentemente Ludovico Ragghianti, Maurizio
Calvesi, Germano Celant, Tommaso Trini. Nell’autunno 1967 Paolo Fossati ha curato la mostra di Nigro alla
galleria Notizie e introdotto all’attività dell’artista i lettori torinesi dell’Unità. Nigro richiede un suo
contributo per la monografia Scheiwiller: Lonzi si trova quindi a pubblicare il proprio testo fianco a fianco
del più qualificato giovane critico di area neo-marxista, da cui la dividono molte cose, e sa che la notorietà di
Nigro è connessa al dibattito su arte e industria.

 

Le circostanze che spingono Lonzi a manifestare un ampio e duraturo interesse per Nigro possono essere
molteplici e (nel caso della pubblicazione Scheiwiller) in parte persino contingenti. Il testo che qui
ripubblichiamo è per più versi paradossale: polemizza in modo strategico con le assunzioni correnti attorno
all’artista. L’interpretazione insiste sull’inquietudine etico-religiosa e tralascia riferimenti politici. Lonzi
afferra l’oggetto di indagine, Nigro, lo trascina sino al punto cui desidera giungere, forse oltre le possibilità di
Nigro stesso, e poi lo abbandona, prefigurando il prossimo distacco dall’arte e dall’attività di critica.

 

Apprendiamo in primo luogo che Nigro è un artista della “totalità”: un “cosmico”, potremmo dire citando
proprio Lonzi interprete (nel 1966) del Doganiere Rousseau, oppure un “orfico”. La costellazione entro cui
appare situato non è neoplastica, suprematista o neofuturista, per quanto possiamo essere inclini a ritenere
che le variazioni di Nigro costituiscano eco visuale delle Iridescenze di Giacomo Balla. Nessun enunciato
prescrittivo o norma razionale reggono, agli occhi di Lonzi, l’attività di Nigro: questi indaga la “vita”, il
desiderio, l’“infinito” in modo che agli occhi dell’interprete richiama Pollock, Tobey, Duchamp o “un
monaco zen”.

 

La genealogia stabilita è a dir poco bizzarra: in controtendenza, tale da desocializzare e depoliticizzare
l’attività dell’artista. Sia pure indirettamente, Lonzi iscrive Nigro nella tradizione spazialista e coglie il
proposito di oltrepassamento del quadro in direzione dell’“esperienza”. Un sottotesto storico-politico
sorregge l’interpretazione: il tempo delle grandi narrazioni è venuto meno, l’ideologia non può modellare le
attese di futuro, “Nigro si trova a impostare il lavoro in un momento in cui l’esperienza della vita appare tutta
da imbastire di nuovo”.

 

Non stupisce che Lonzi opponga pratiche sperimentali a “progetto” e “aut aut” politico-culturali: lo ha fatto
già nel 1963 in polemica con Argan. Per di più Nigro le sembra rilevante per “l’elemento febbrile e
nevrotico”: non certo per la saldezza della sue composizioni. Colpisce invece un confronto inatteso e per più
versi rivelativo. “L’essenza più autentica del manierismo, nei suoi aspetti non culturalistici, [è] la capacità
acuta di dramma in una costruzione formale che è l’opposto della drammaticità. Certi riquadri, certe fughe di
superfici di Nigro sono allucinati come certi sguardi o certi panneggi verdastri... di Pontormo”.

 

Il richiamo a Pontormo si chiarisce in Autoritratto, attraverso rare affermazioni autobiografiche di Nigro
stesso. “Io, nella pittura, vedo come fondamentale quel problema che deve trovare una giustificazione di



segno”, leggiamo. E ancora: “ho sempre seguito un ragionamento per assurdo... Quando ero ragazzo, sui 13-
14 anni, ho cominciato a dipingere e avevo una passione formidabile... Avevo bisogno sempre di questo fatto
psicologico, un fatto di amore, poi, in definitiva. A quell’epoca mia mamma mi portava sempre in chiesa, ero
abbastanza religioso, lo confesso”. Giungiamo dunque al punto che preme a Lonzi, attraverso e oltre Nigro,
attraverso e oltre l’aneddoto. Le scelte tecnico-stilistiche sono secondarie. Prioritaria è l’istanza di
“autenticità”, addirittura (scrive Lonzi stessa in Taci, anzi parla, 1978) di “santità”. Il luogo dove collocarsi,
per l’artista, non è l’“espressione” per sé sola né tantomeno la norma, la convenzione o la “scuola” pittorica:
ma il punto (preformale) di intersezione tra scelta esistenziale e storia.

 

Più volte, nel corso del saggio, abbiamo accennato come a una dismisura di Lonzi, o all’arbitrarietà di taluni
passaggi dell’interpretazione. In altre parole: che ha a che fare Nigro con Pollock o Tobey? L’arbitrarietà è
deliberata e del tutto consapevole; conseguenza quasi di una scelta (mai resa esplicita) di “crudeltà”
storiografica. Non appena posta la questione del rapporto tra arte e vita, o sollevata l’istanza
dell’“autenticità”, Lonzi sembra come perdere interesse all’artista, distaccarsene per illuminarne il limite
storico-generazionale e per così dire antropologico. “In [Duchamp, Tobey o in un monaco zen] il tempo
appare sottoposto a una tecnica che assicura il permanere del godimento biologico individuale”, osserva
Lonzi. In Nigro invece “l’assillo di una vita pienamente godibile... viene neutralizzato sul piano della
razionalità”. Verticali e oppositive, le composizioni con “reticoli” manifestano “impotenza” e “fatalistica
separazione”. L’artista, stabilisce l’interprete, non ha conosciuto “rivolta” e non conduce alla “liberazione”.
Tra i più autorevoli esponenti della cultura italiana postbellica, Nigro appare non di meno dibattersi in
un’infelice preistoria: “arte” e “cultura”, il gioco delle forme o l’equivoco della moralità collettiva, in lui
uccidono ancora la “vita”.

 

Michele Dantini

 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





