
 

L’Umanesimo secondo Massimo Cacciari 
Francesco Bellusci
11 Giugno 2019

L’ultima fatica di Massimo Cacciari, La mente inquieta. Saggio sull’Umanesimo (Einaudi, Torino 2019), è
un saggio che ha lo scopo di ripensare l’Umanesimo del Quattrocento. Ripensarlo per riconoscergli la piena
dignità di pensiero filosofico che finora gli è stata negata. In modo intenso e originale, il filosofo veneziano
compie la sua raffinata meditatio in omaggio a chi, come Eugenio Garin, lo ha illuminato e avviato sul
rovesciamento di un canone o, sarebbe il caso di dire, stereotipo interpretativo, che ha sempre ricondotto la
rilevanza dell’esperienza culturale dell’Umanesimo, in quanto sprovvisto di un’identità filosofica, all’ambito
artistico-letterario e alla pratica erudita e filologica degli studia humanitatis. Non si tratta, allora, solo di
recuperare, seguendo le indicazioni di Garin, la filosofia depositata proprio nella filologia, nella pittura,
nell’architettura, nella storia, degli umanisti e il modo vivificante in cui essa le innerva, ma di allontanare
l’ombra di eclettismo sulle stesse dispute e sui sincretismi filosofici di quel tempo, considerandoli, invece, in
stretto rapporto con l’autocoscienza della crisi della cristianità, e quindi dell’Europa, e della conseguente
esigenza di renovatio, avvertite in un secolo cruciale che si apre e si chiude, drammaticamente e
simbolicamente, con due roghi, quello di Jan Hus e quello di Girolamo Savonarola, con al centro la caduta di
Costantinopoli. Parimenti, per Cacciari, diventa preliminare “distruggere” l’idolum theatri che, complice più
di ogni altro la filologia tedesca di fine Ottocento, impegnata nelle controversie pedagogiche dell’età
guglielmina, ha ridotto l’Umanesimo a Humanismus, cioè alla definizione di un’essenza dell’uomo, orientata
dall’esaltazione antropocentrica della nobilitas umana, a partire dallo studio dei classici greci e latini. 

 

Il che spiega anche la stupefacente miopia di Martin Heidegger, il quale, accodandosi a questa scia, nella sua
Lettera sull’umanismo del 1947, non riesce a cogliere la sintonia della libertà umana descritta nell’Oratio
pichiana con la natura ek-sistente del suo Dasein, l’esserci umano “gettato” nello sforzo costante di
determinarsi, o a non avvertire l’eco della “grammatologia” di Valla o Poliziano nella sua concezione del
linguaggio come “dimora dell’Essere”, enunciata solennemente nel testo. Al contrario, Heidegger si affretta a
catalogare ogni umanesimo (sia quello storico, sia quello recente, esistenzialista e sartriano, con cui la Lettera
direttamente polemizza) nella rubrica della metafisica moderna della soggettività.

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/lumanesimo-secondo-massimo-cacciari
https://test.doppiozero.com/francesco-bellusci




 

Cionondimeno, l’agorà filosofica umanistica che Massimo Cacciari disegna in cinque magnifici paragrafi-
tableaux, rimane composita e polifonica, a cominciare dalla dissonanza tra l’“ottimismo” edonistico di
matrice epicureo-lucreziana di Valla e l’umanesimo tragico di Alberti e Machiavelli, e giungere alla tensione
di quest’ultimo con la linea neoplatonica di Ficino e Pico, e, all’interno di questa, alla divaricazione tra l’
aurea catena teologico-platonica del primo e la concordia discors tra le tradizioni (in primis, platonismo e
aristotelismo) intessuta dal secondo. A conferma di come nessun’altra epoca come quella dell’Umanesimo
corrisponda meglio all’immagine del grande storico e critico d’arte tedesco Aby Warburg di un ‘arazzo’
composto da più fili e di più diversi colori e materie. E, pur nella sintesi, il saggio riesce mirabilmente anche
a ricostruire nel Dante del De vulgari eloquentia e nell’antiaverroismo e nell’idiosincrasia per un’etica
intellettualistica del Petrarca il retroterra dei nuclei filosofici dell’Umanesimo, così come a segnalarne in
modo chirurgico i riverberi in Bruno, Vico, Leopardi. 

 

Il primo grande nucleo del pensiero “forte” degli umanisti si può rintracciare, secondo Cacciari, nel nesso
profondo stabilito tra ratio e oratio, tra filosofia e filologia, che discende dal concepire il pensiero come
sempre incarnato dalla parola, il cogito come sempre pensato dalla parola: Dico ergo cogito. Come il demone
Eros del Simposio platonico è l’intermediario tra ignoranza e sapienza, tra i mortali e gli immortali, così il dio
Ermete è intermediario tra Filologia e Filosofia: “Filologia resterebbe cieca senza orientarsi attraverso la
fatica dell’esegesi a Filosofia, senza osare spingersi, guidata da Ermete, verso i ‘misteri di Platone’. E un
Ermete, anche se tentato da Saturno, è lo stesso Ficino, l’insuperabile ‘traduttore’. Ma Filosofia, d’altra parte,
non sarebbe che vuoto esercizio scolastico se non l’alimentassero continuamente le scienze particolari e le
arti tutte, cioè l’autentica anthropine sophia. Filosofia si ingravida dei pragmata che Ermete le trasmette da
Filologia e, a sua volta, di essi illumina, fa comprendere il significato più essenziale e riposto” (p. 39). Ma,
ancorché inestricabile dalla parola, ogni pensiero, ogni cogitatio è sempre ‘agitazione’. È il sintomo
dell’inguaribile irrequietezza e instabilità dell’uomo, sempre insoddisfatto dello “stato” raggiunto.
L’esercizio filologico, la fedeltà ai testi antichi e al loro récit, conducono al realismo antropologico, sia per
Leon Battista Alberti sia per Niccolò Machiavelli. Da questa inquietudine nascono la virtù e la malvagia, la
pace e la violenza, la creazione e la distruzione, la trasparenza e la dissimulazione, in breve, l’eterna
vicissitudo umana.

 

Cosicché, se trovasse miracolosamente la quiete e l’appagamento, l’uomo cesserebbe di essere vulnus per
l’altro, ma anche di essere ancora ingegnoso, produttore, ‘civile’: “Destino è l’esserci inquieto e insaziabile; a
noi tuttavia spetta la decisione in quale forma assumerlo, come prendervi parte, conoscerlo e affrontarlo” (p.
59). Il magnum miraculum dell’uomo è allora proprio quel non essere fissato ‘naturalmente’ in nessuna
condizione o essenza, quell’essere aoikos, celebrato dall’Oratio de hominis dignitate di Pico della Mirandola,
che si traduce nel portare con sé i semi e l’apertura a diversi possibili, tutti egualmente ‘possibili’: ferinitas,
humanitas, divinitas. Certo, mai assolutamente ‘angelico’ o ‘divino’ potrà essere l’uomo, mai l’ascendere e
la resistenza all’abbrutimento potranno diventare definitiva ascesi, mai potrà raggiungersi la pace. Quindi, la
libertà non sarà mai la possibilità del trascendimento della sua condizione tragica, che gli umanisti Alberti e
Machiavelli avevano rappresentato e “dipinto” con toni più cupi e disincantati come incurabilis. Ma il
tentativo indefesso di Pico di trovare la ‘pace impossibile’ (è il titolo dell’ultimo paragrafo del libro) tra le
tradizioni, le dottrine, le filosofie, le religioni, le civiltà, testimonia di come l’uomo possa dimostrare tanto la
potenza del dialogo interculturale, dell’unificazione attiva dei distinti, quanto l’impotenza della divisione
‘bruta’. L’‘estremo’ impossibile dell’indiamento diventa così misura e pungolo per una possibilità umana.

 

Verrebbe da chiedersi se non parla di noi ancora questo “umanesimo tragico” di Cacciari. Pace, unità
molteplice, resistenza della virtù di fronte ai colpi della fortuna, lotta all’estenuarsi del linguaggio nel vortice



della comunicazione, progetto rinnovato per conoscere, raccontare e dipingere ciò che siamo: non sono
aspetti e volti sempre da assumere, altrettanto possibili peraltro come quelli opposti, orizzonti “celesti”, detto
pichianamente, di cui essere ancora affamati e assetati, nella nostra inestinguibile insaziabilità? E lo spirito
umanistico non è la volontà eroica, mai illusa, di continuare a “nutrire” la fame e “dare da bere” alla sete? Di
continuare ad “armarsi” contro la violenza, a domarla, come la Minerva della Pallade e il Centauro di
Botticelli (una delle sedici icone illustrate da Cacciari in appendice al libro)? L’ostinazione a voler uscire da
una tragedia che non ha via di uscite, che si radica nell’ontologia umana. Ecco, forse, umanesimo è, in ogni
tempo e in ogni luogo, anche questo: trarre il meglio dal peggio. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





