
 

La grande estinzione 
Matteo Meschiari
12 Giugno 2019

Da una decina d’anni faccio un gioco. In questo gioco le regole cambiano sempre e le partite giocate prima
influiscono su quelle giocate dopo, ma in modo allusivo e indiretto. Le regole si accumulano, si annullano tra
loro, l’esperienza acquisita può portare a un puro dispendio di energie o è la premessa indispensabile per un
salto di livello. Nel gioco esistono tre fattori in relazione stretta: ecologia, cultura, tempo. Ogni fattore ha un
piano sincronico e diacronico, e ovviamente sincronia della diacronia e diacronia della sincronia sono il
punto di partenza. L’intreccio sempre più complesso di relazioni è l’evolversi del gioco, ad esempio: le
trasformazioni del sistema ecologico hanno una ricaduta non deterministica sulle trasformazioni culturali le
quali a loro volta influenzano il sistema ecologico secondo modelli di tempo variabili su scala stagionale,
annuale, decennale, millenaria, eccetera. Il gioco comincia sempre con un nuovo quadrante geografico,
un’ecologia ben definita, uno standard climatico. In questo contesto viene a inserirsi una civiltà X, ad
esempio di caccia e raccolta, o agricola e stratificata, oppure ipertecnologica, con caratteristiche politiche ed
economiche ogni volta diverse: anarco-comunista, oligarchico-guerriera, neoliberista-repubblicana, e via
dicendo. Lo scopo del gioco è duplice: individuare le variabili principali e secondarie che portano ogni civiltà
al collasso (perché comunque il collasso arriva sempre) e scoprire quale modello eco-socio-economico
sembra più adatto alla sopravvivenza della specie.

 

Non ho mai voluto dare un nome a questo gioco, ma qui potremmo chiamarlo La grande estinzione, dove il
fine non è guadagnare l’immortalità ma creare neghentropia, cioè entropia negativa, quella di segno inverso
alla tendenza dell’universo a raffreddarsi, della vita a spegnersi, del sapere a dissolversi. La grande estinzione
è il gioco più importante al quale la nostra specie sta giocando da 150.000 anni e si può dire che filosofia,
letteratura, arte, scienze sociali e scienze esatte siano un mazzo di carte dal quale periodicamente peschiamo
(più a caso che seguendo un modello razionale o ragionevole) per incrementare le potenzialità del gioco. Il
problema principale è quello più ovvio: più si procede nella partita e più gli sviluppi alternativi si riducono.
Mentre le relazioni ecologia-cultura-tempo diventano intricate, lo schema generale della partita invece si
semplifica e si appiattisce, fino a tendere a una fondamentale immobilità interna. È per questo che esiste un
secondo mazzo di carte, fatto di carestie, pandemie, guerre, terremoti, meteoriti, eruzioni solari, invasioni
aliene, e così via. Sono gli eventi catastrofici che rilanciano il gioco, anche se molto spesso avvicinano la
specie all’estinzione. Dei vari scenari ai quali ho giocato sono diventato piuttosto esperto in “Paleolitico
superiore”, “Tardo impero romano e invasioni germaniche”, “Popoli dell’Artico”, “America contemporanea”,
“Metropoli e apocalisse zombie”.

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/la-grande-estinzione
https://test.doppiozero.com/matteo-meschiari


 

L’idea che mi sono fatto di La grande estinzione è molto parziale ma ho capito una cosa che è sfuggita a tanti
giocatori: la visione della fine, l’apocalisse, la disarticolazione dei cardini spazio-temporali della storia è una
variabile centrale nel gioco, è addirittura coessenziale alla sopravvivenza di un modello di civiltà. In altre
parole, non si tratta di semplice credenza o narrazione escatologica, ma è un fattore d’importanza centrale
nella gestione mnemonica del passato, nell’interpretazione del presente e nell’invenzione del futuro.
Considerare l’idea della fine una variabile accessoria è un errore di valutazione e una grande leggerezza, per
questo liquidare ad esempio la riflessione utopica e distopica come una questione di genere è solo una fragile
tattica di autoprotezione. Perché nel gioco esiste infatti anche un altro problema: la sospensione
dell’incredulità, che in questo caso spinge il giocatore a confondere la partita con l’unico scenario reale
possibile, e a credere insomma che tutta la realtà che lo riguarda sia l’adesso-qui della partita. Inutile dire che
giocatori di questo tipo, giocatori che io chiamo convergenti, sono molto comuni, e vivono in una condizione
di ipnosi da gioco permanente. Esistono però dei giocatori divergenti, molto più rari, che scivolano in un
altro genere di sospensione dell’incredulità, dagli esiti creativi imprevedibili. Questi giocatori cancellano
ogni differenza tra gioco e mondo, perché è l’unica tattica che hanno a disposizione per far saltare le regole.

 



 

Dopo aver giocato alla partita apocalittica “Neghentopia”, ho giocato più di recente a una partita intitolata
“L’ora del mondo”, dove ho avuto a che fare con un universo molto limitato, l’Appennino modenese tra gli
anni Sessanta del Novecento e gli anni Trenta del Duemila. La civiltà era molto simile alla nostra ma con un
asse ontologico completamente diverso, perché incentrato sull’animismo e sul modello libertario. La partita,
in sé piuttosto breve, è finita con una totale confusione tra mondo dei vivi e aldilà, rendendo impossibile ogni
evoluzione plausibile. Un’altra partita, intitolata “Adam”, era ambientata nel Devoniano e la civiltà, in questo
caso di tipo pre-umano, somigliava a genti riemerse da un’apocalisse nucleare: popoli allo sbando in cerca di
acqua, distrutti prima da un’orda simile ai Mongoli e in seguito completamente annientati da animali
predatori. La partita che sto giocando adesso, intitolata “Il conto delle ossa”, si svolge su scala planetaria
dopo il collasso climatico-ambientale del 2040, ma con numerose civiltà ancora molto strutturate, in bilico tra
neomedioevo e nuove tecnologie. Ora, la costante di tutte le partite che ho giocato di recente è la catastrofe
senza speranza. Alla fine l’estinzione è l’esito scontato, più per mancanza di una soluzione valida (qualcuno
direbbe di un finale narrativo convincente) che per un effettivo esaurimento delle risorse nel gioco. Ed è a
questo punto, giocando a “Il conto delle ossa” ed entrando in rete con altri giocatori divergenti, che ho capito
che una soluzione va trovata veramente.

 

Quello che non è chiaro alla maggior parte dei giocatori è che nella grande partita “Pianeta neoliberista” c’è
in corso un cambiamento di paradigma nella percezione dell’apocalisse. Partite ormai classiche come “Blade
runner”, “La strada”, “La grande cecità”, “The walking dead” (e molte altre) mostrano un mondo senza una
vera salvezza: l’apocalisse è senza sbocchi. Ma alcuni giocatori divergenti hanno cominciato a capire che il



gioco non è mera cinematografia o letteratura, non è arte o intrattenimento, ma è una pratica di ricerca
indiretta, un allenamento virtuale per trovare una soluzione accettabile al problema reale dell’estinzione della
specie. I giocatori migliori sono quelli che hanno fatto un passo ulteriore, e che cioè hanno capito che non
esiste differenza tra fiction e mondo reale e, come dicevo prima, secondo loro l’abbattimento del diaframma è
indispensabile per cambiare le regole durante il gioco. La chiave di tutto è riconoscere all’immaginazione una
capacità cognitiva trasversale e farla circolare senza barriere epistemologiche. Restare solo nel gioco o solo
nel mondo, cercare una soluzione solo nella fiction o solo nella scienza significa fallire in entrambi gli
universi. Ma se il giocatore comincia a credere che cinema e letteratura sono solo un grado molto
rudimentale di scienza, che la scienza è solo una forma molto strutturata di fiction, allora quello che va
cercato in via prioritaria per giocare e sopravvivere è una stele di Rosetta dell’immaginario. In questo senso,
la letteratura distopica e apocalittica sul collasso ambientale non è militanza ecopolitica travestita da
letteratura, ma è la traccia in superficie di uno shift cognitivo: dalla descrizione alla narrazione,
dall’economia politica alla cosmopolitica, dalle tecnoscienze alle tecnologie dell’immaginario.

 

 

Nella ricerca della stele di Rosetta occorre rendersi conto di due cose: l’immaginario è una tecnologia, questa
tecnologia si è rotta. Non solo l’immaginario si è trasformato profondamente dal Pleistocene a oggi, ma è
arrivato a uno shutdown per sovraccarico. Spegnere e riaccendere il sistema non basta, bisogna
riprogrammarlo. E non possiamo limitarci a dire che l’immaginario contemporaneo va decolonizzato,
bisogna operare un vero e proprio trapianto d’organi. In realtà è proprio quello che sta accadendo un po’
ovunque. Il fatto che nella storia umana non sia mai stata prodotta tanta fiction come negli ultimi
cinquant’anni (in perfetto parallelismo con lo sviluppo della cibernetica e dell’informatica, della curva



demografica e del degrado ambientale) ci dice che il terremoto cognitivo c’è già stato e che attraverso
l’iperproduzione di informazione e l’accumulo di narrazioni stiamo cercando dei nuovi strumenti non per
memorizzare o applicare saperi ma per reimmaginarli. Quello che sta scombussolando e ridefinendo le regole
del gioco è che il fattore ecologico ha assunto per la prima volta i connotati della minaccia globale. Si tratta
di una novità assoluta che azzera gli scenari alternativi e il problema in atto non deriva tanto dall’incapacità
di immaginare scenari apocalittici quanto dall’incapacità di immaginare soluzioni collettive all’apocalisse.
Perché ovviamente non si tratta di salvare qualcuno, ma di salvare tutti. L’immaginario che ci ha
accompagnati fin qui, però, non funziona più. In qualche modo dobbiamo inventarne uno nuovo. Chi è un
giocatore divergente sa già come fare. Il problema è un altro: perché se il cinema sta bruciando la gente resta
seduta a guardare lo schermo? 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



