DOPPIOZERO

Giorgio Agamben “1l regno eil giardino”

Antonio Lucci
14 Giugno 2019

Michel Foucault, nel suo breve saggio (uscito nel 1984) sui “Luoghi atri”, defini il giardino “un’ eterotopia
felice”: una definizione forse anche troppo positiva, ma comungue indicativa del fatto cheil giardino, per il
filosofo francese, rappresentava la realizzazione di una serie di caratteristiche utopiche in un luogo reale,
assumendo caratteri spaziali e simbolici fortissimi. Del carattere di luogo simbolico, che da da pensare,
proprio del giardino sembrachei filosofi siano da sempre stati ben coscienti: dal giardino in cui s ritiravano
(secondo il motto “vivi nascostamente”) gli epicurel, aquello che consigliava— come ricorda nell’ epigrafe al
suo ultimo libro anche Giorgio Agamben — di coltivare Voltaire alla fine del suo Candide, passando per il
giardino di Herrenhausen ad Hannover, in cui non solo Leibniz amava passeggiare e filosofare, ma che egli
stesso contribui a progettare grazie alle sue conoscenze di matematica e di ingegneria, per fare solo qualche
esempio.

Si potrebbe addirittura arrivare a dire che, per comprendere come |le societa antiche hanno immaginato la
propriaversione ideale —il proprio paradiso — bisogna guardare a modo in cui esse hanno pensato i propri
giardini: il giardino ad Atene era un luogo per la discussione e |’ agone scientifico, che corrispondeva agli
ideali di democrazia e di paideia propri della cultura greca, mentre il giardino cristiano era hortus conclusus,
un luogo in cui le mura proteggevano e a contempo separavano I’ uomo dall’ esterno, dandogli la sua precisa
posizione nel mondo (un mondo in cui la percezione delle barriere, siafisiche che sociali e culturali, eraun
tassello psicostorico fondamentale). |1 giardino barocco era una sorta di “panottico esterno”, in cui levie
rigidamente disegnate, le piante piegate in forme bizzarre dalla mano umanae |’ universale visibilita

dall’ istanza centrale costituita dal palazzo corrispondevano alla societa assolutistica di cui era espressione,
quello inglese, invece, con il suo avvicinarsi allanaturalita di una selva, rispecchiavain qualche manieragli
ideali di una societa che aveva abolito la monarchia assoluta e cominciava a credere che I’ uomo non dovesse
essere necessariamente, per natura, indirizzato in maniera univocanei suoi spostamenti nel mondo.

Non a caso, laparola“paradiso” significa, originariamente, “giardino”: € questo il punto di partenza

dell’ ultimo libro di Giorgio Agamben. I filosofo romano rinunciaaun’analisi dei rapporti trale concrete
forme storiche del giardino ei diversi regimi immaginari e ideali politici che le hanno prodotte, per
concentrarsi invece su uno specifico giardino: quello dell’ Eden.

Tutto Il regno eil giardino, infatti, € una serrataanalisi di come, in particolare nella letteratura teologica
tardoantica e medievale, il giardino dell’ Eden — il paradiso terrestre — sia stato un importante operatore
teoretico, usato da autori centrali del canone teologico cristiano — come ad esempio Agostino — al fine di
descrivere che cos €, nella sua struttura piu profonda, la natura umana. “ Giardino” (o meglio, “Paradiso”) — ci
dice Agamben — & il nome che tanto affascinanti quanto spesso dimenticati autori del periodo protocristiano
(come Efrem Siro e Sant’ Ambrogio) hanno dato alla natura umana, in particolare a quella primadel peccato.
Come é noto, a causa del peccato siamo stati banditi dall’ Eden, dal Paradiso terrestre: secondo Agamben é
proprio questo bando il punto centrale, quando si parladell’ Eden.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/giorgio-agamben-il-regno-e-il-giardino
https://test.doppiozero.com/antonio-lucci

Non tanto che esista, 0 il fatto che noi vi abbiamo dimorato (pare, secondo |a tradizione teologica, non
pit di sei ore), quanto il nostro esserne stati cacciati: «Non il paradiso, mala sua perdita costituisce il
mitologema originario della cultura occidentale, una sorta di traumatismo originario che ha segnato
profondamente la cultura cristiana e moderna, condannando al fallimento ogni ricercadellafelicita sulla
terra» (p. 19). Agamben vede nella concezione di Sant’ Agostino del peccato originale |’ origine della
tradizione che si affermera nel cristianesimo successivo, per cui noi tutti erediteremmo la colpadi Adamo per
viafisiologica, e quindi indipendentemente dalle nostre azioni: noi tutti siamo da sempre condannati all’ esilio
dal Giardino, e questo per colpe non nostre, cosi come per colpe non nostre siamo condannati a peccato e
allamorte. Su questa concezione si basa anche I’idea di una natura umana corrotta per sempre, in tutte le
generazioni avenire, da un’ azione unica, operata da un singolo: «L’uomo €l vivente che pud corrompere la
sua natura, ma non risanarla, consegnandosi cosi a una storia e a un’economia della salvezza, in cui lagrazia
divina dispensata dalla Chiesa attraverso i suoi sacramenti diventa essenziale» (p. 32). (Se anche Agamben
non prende in considerazione qui il tema, si potrebbe allargare il discorso ponendo la domandarelativaa
quali conseguenze sulla concezione della colpa e del debito quest’idea agostiniana abbia avuto nella storia

del pensiero occidentale). Partendo da quest’idea agostiniana (e anselmiana) Agamben analizza |’ affascinante
ipotesi connessa con I’idea di una natura umana irrimediabilmente corrotta: quella che — fatta eccezione per

le sel orein cui I’'uomo vi abito felicemente — il Paradiso terrestre sia un giardino vuoto, silenzioso ...e
fondamentalmente inutile.

Contro gquest’idea Agamben analizza il semidimenticato Scoto Eriugena, che — contro Agostino — legge
allegoricamente la narrazione della Genesi biblica, interpretando I’ Eden come una figurazione della natura
umana prima della sua corruzione. Lates di Eriugena e il doppio specularmente opposto rispetto allateoria
agostiniana del peccato originale ereditario ed eternamente corruttore della natura umana: quest’ ultima e stata



creata secondo Eriugena da Dio incorrotta e incorruttibile, comelo é il Paradiso terrestre, e solo il peccato e
corruzione, ma corruzione legata all’ atto e non ala natura dell’ agente. L’ uomo, col peccato, € uscito dalla
propria vera natura, quella assegnatagli da Dio, perché ne ha abusato: in termini metaforici e uscito dal
Paradiso, 0 meglio, non vi € mai stato.

Quindi, non esisterebbe, per Eriugena, una natura corrotta: la natura &€ da sempre salva, solo che noi ne siamo
findall’inizio usciti.

Ledispute dei teologi sul Paradiso terrestre, in ultimaistanza, ci dice Agamben, sono delle dispute mirate ad
articolare il rapporto tra natura e grazia quali dispositivi teorici reciprocamente connessi tramite I’ operatore
logico del peccato (diversamente interpretato a seconda della direzione che si vuole dare a rapporto tra
queste due istanze), e che definiscono la posizione dell’ uomo sia nel mondo, che nell’ aldila.

Uno dei capitoli piu interessanti del libro e sicuramente quello dedicato ala Divina Commedia di Dante.
Agamben decide (non risparmiando alcune righe ferocemente critiche verso la tradizione dantista) di leggere
la narrazione dantesca dell’ Eden a di fuori e contro il canone interpretativo tomistico e in generale teologico
medievale, in quanto vedein un «significato immediatamente politico» (p. 68), che fadel Paradiso
terrestre una «figura della beatitudine terrena» (p. 71), a cui «Dante — che rappresental’ umanita— puo
acceder[e] senza alcun impedimento» (p. 75). Il rapporto tra beatitudine di questo mondo e Giardino viene
ripreso anche nell’ ultimo capitolo del suo libro da Agamben, che analizza — partendo da Francisco Suarez —
la questione di una possibile “politica del Giardino”, ossial’ esperimento mentale per cui — se non avessimo
peccato con Adamo — saremmo potuti restare nell’ Eden, dovendo poi sviluppare un qualchetipo di
organizzazione sociale.

Agamben rileva come le descrizioni di questa possibile “societa politica edenica’ nel teologi medievali siano
assolutamente carenti, derivandone la conclusione che «il paradiso terrestre non costituisce in acun modo per
i teologi un paradigma politico» (p. 106). Da qui ne segue una discussione, tanto teol ogicamente avvincente
guanto complessa da seguire per i non addetti ai lavori, sulle tensioni chiliastiche del cristianesimo, vale a
dire sulle interpretazioni date del passo dell’ apocalisse per cui Cristo, tornato allafine dei tempi, regnera per
mille anni con i giusti su questo mondo primadel giudizio finale. Laquestione é vicinaaquelladel giardino
terrestre, avolte interpretato, nel corso della storia, come allegoria e a volte interpretato come luogo fisico,
presente da qualche parte sulla Terra. Ed entrambe e questioni rimandano a quella— per Agamben sempre
centrale — dellafelicita: € possibile, intravedibile, intravistain acune epoche della storia del pensiero una
felicitavissuta, unafelicitadellavita, di questavitain questo mondo?

[l libro di Agamben si chiude con questa domanda, quella sulla dantesca «begtitudine di questa vita» (p. 120),
una domanda consegnata al lettore di questo bel saggio, daintendere come un ulteriore tassello nel tentativo
agambeniano di portare alaluce le categorie centrali del pensiero occidentale, di cui — sicuramente — il
giardino e unadelle piu importanti, e forse sottoval utate.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




Giorgio Agamben

I

\

TITITTITYT DY w"F°F A



