
 

Giorgio Agamben “Il regno e il giardino” 
Antonio Lucci
14 Giugno 2019

Michel Foucault, nel suo breve saggio (uscito nel 1984) sui “Luoghi altri”, definì il giardino “un’eterotopia
felice”: una definizione forse anche troppo positiva, ma comunque indicativa del fatto che il giardino, per il
filosofo francese, rappresentava la realizzazione di una serie di caratteristiche utopiche in un luogo reale,
assumendo caratteri spaziali e simbolici fortissimi. Del carattere di luogo simbolico, che dà da pensare,
proprio del giardino sembra che i filosofi siano da sempre stati ben coscienti: dal giardino in cui si ritiravano
(secondo il motto “vivi nascostamente”) gli epicurei, a quello che consigliava – come ricorda nell’epigrafe al
suo ultimo libro anche Giorgio Agamben – di coltivare Voltaire alla fine del suo Candide, passando per il
giardino di Herrenhausen ad Hannover, in cui non solo Leibniz amava passeggiare e filosofare, ma che egli
stesso contribuì a progettare grazie alle sue conoscenze di matematica e di ingegneria, per fare solo qualche
esempio.

 

Si potrebbe addirittura arrivare a dire che, per comprendere come le società antiche hanno immaginato la
propria versione ideale – il proprio paradiso – bisogna guardare al modo in cui esse hanno pensato i propri
giardini: il giardino ad Atene era un luogo per la discussione e l’agone scientifico, che corrispondeva agli
ideali di democrazia e di paideia propri della cultura greca, mentre il giardino cristiano era hortus conclusus,
un luogo in cui le mura proteggevano e al contempo separavano l’uomo dall’esterno, dandogli la sua precisa
posizione nel mondo (un mondo in cui la percezione delle barriere, sia fisiche che sociali e culturali, era un
tassello psicostorico fondamentale). Il giardino barocco era una sorta di “panottico esterno”, in cui le vie
rigidamente disegnate, le piante piegate in forme bizzarre dalla mano umana e l’universale visibilità
dall’istanza centrale costituita dal palazzo corrispondevano alla società assolutistica di cui era espressione,
quello inglese, invece, con il suo avvicinarsi alla naturalità di una selva, rispecchiava in qualche maniera gli
ideali di una società che aveva abolito la monarchia assoluta e cominciava a credere che l’uomo non dovesse
essere necessariamente, per natura, indirizzato in maniera univoca nei suoi spostamenti nel mondo.

 

Non a caso, la parola “paradiso” significa, originariamente, “giardino”: è questo il punto di partenza
dell’ultimo libro di Giorgio Agamben. Il filosofo romano rinuncia a un’analisi dei rapporti tra le concrete
forme storiche del giardino e i diversi regimi immaginari e ideali politici che le hanno prodotte, per
concentrarsi invece su uno specifico giardino: quello dell’Eden.

Tutto Il regno e il giardino, infatti, è una serrata analisi di come, in particolare nella letteratura teologica
tardoantica e medievale, il giardino dell’Eden – il paradiso terrestre – sia stato un importante operatore
teoretico, usato da autori centrali del canone teologico cristiano – come ad esempio Agostino – al fine di
descrivere che cos’è, nella sua struttura più profonda, la natura umana. “Giardino” (o meglio, “Paradiso”) – ci
dice Agamben – è il nome che tanto affascinanti quanto spesso dimenticati autori del periodo protocristiano
(come Efrem Siro e Sant’Ambrogio) hanno dato alla natura umana, in particolare a quella prima del peccato.
Come è noto, a causa del peccato siamo stati banditi dall’Eden, dal Paradiso terrestre: secondo Agamben è
proprio questo bando il punto centrale, quando si parla dell’Eden.

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/giorgio-agamben-il-regno-e-il-giardino
https://test.doppiozero.com/antonio-lucci


 

 

Non tanto che esso esista, o il fatto che noi vi abbiamo dimorato (pare, secondo la tradizione teologica, non
più di sei ore), quanto il nostro esserne stati cacciati: «Non il paradiso, ma la sua perdita costituisce il
mitologema originario della cultura occidentale, una sorta di traumatismo originario che ha segnato
profondamente la cultura cristiana e moderna, condannando al fallimento ogni ricerca della felicità sulla
terra» (p. 19). Agamben vede nella concezione di Sant’Agostino del peccato originale l’origine della
tradizione che si affermerà nel cristianesimo successivo, per cui noi tutti erediteremmo la colpa di Adamo per
via fisiologica, e quindi indipendentemente dalle nostre azioni: noi tutti siamo da sempre condannati all’esilio
dal Giardino, e questo per colpe non nostre, così come per colpe non nostre siamo condannati al peccato e
alla morte. Su questa concezione si basa anche l’idea di una natura umana corrotta per sempre, in tutte le
generazioni a venire, da un’azione unica, operata da un singolo: «L’uomo è il vivente che può corrompere la
sua natura, ma non risanarla, consegnandosi così a una storia e a un’economia della salvezza, in cui la grazia
divina dispensata dalla Chiesa attraverso i suoi sacramenti diventa essenziale» (p. 32). (Se anche Agamben
non prende in considerazione qui il tema, si potrebbe allargare il discorso ponendo la domanda relativa a
quali conseguenze sulla concezione della colpa e del debito quest’idea agostiniana abbia avuto nella storia
del pensiero occidentale). Partendo da quest’idea agostiniana (e anselmiana) Agamben analizza l’affascinante
ipotesi connessa con l’idea di una natura umana irrimediabilmente corrotta: quella che – fatta eccezione per
le sei ore in cui l’uomo vi abitò felicemente – il Paradiso terrestre sia un giardino vuoto, silenzioso …e
fondamentalmente inutile.

 

Contro quest’idea Agamben analizza il semidimenticato Scoto Eriugena, che – contro Agostino – legge
allegoricamente la narrazione della Genesi biblica, interpretando l’Eden come una figurazione della natura
umana prima della sua corruzione. La tesi di Eriugena è il doppio specularmente opposto rispetto alla teoria
agostiniana del peccato originale ereditario ed eternamente corruttore della natura umana: quest’ultima è stata



creata secondo Eriugena da Dio incorrotta e incorruttibile, come lo è il Paradiso terrestre, e solo il peccato è
corruzione, ma corruzione legata all’atto e non alla natura dell’agente. L’uomo, col peccato, è uscito dalla
propria vera natura, quella assegnatagli da Dio, perché ne ha abusato: in termini metaforici è uscito dal
Paradiso, o meglio, non vi è mai stato.

 

Quindi, non esisterebbe, per Eriugena, una natura corrotta: la natura è da sempre salva, solo che noi ne siamo
fin dall’inizio usciti. 

Le dispute dei teologi sul Paradiso terrestre, in ultima istanza, ci dice Agamben, sono delle dispute mirate ad
articolare il rapporto tra natura e grazia quali dispositivi teorici reciprocamente connessi tramite l’operatore
logico del peccato (diversamente interpretato a seconda della direzione che si vuole dare al rapporto tra
queste due istanze), e che definiscono la posizione dell’uomo sia nel mondo, che nell’aldilà.

Uno dei capitoli più interessanti del libro è sicuramente quello dedicato alla Divina Commedia di Dante.
Agamben decide (non risparmiando alcune righe ferocemente critiche verso la tradizione dantista) di leggere
la narrazione dantesca dell’Eden al di fuori e contro il canone interpretativo tomistico e in generale teologico
medievale, in quanto vede in esso un «significato immediatamente politico» (p. 68), che fa del Paradiso
terrestre una «figura della beatitudine terrena» (p. 71), a cui «Dante – che rappresenta l’umanità – può
acceder[e] senza alcun impedimento» (p. 75). Il rapporto tra beatitudine di questo mondo e Giardino viene
ripreso anche nell’ultimo capitolo del suo libro da Agamben, che analizza – partendo da Francisco Suárez –
la questione di una possibile “politica del Giardino”, ossia l’esperimento mentale per cui – se non avessimo
peccato con Adamo – saremmo potuti restare nell’Eden, dovendo poi sviluppare un qualche tipo di
organizzazione sociale.

 

Agamben rileva come le descrizioni di questa possibile “società politica edenica” nei teologi medievali siano
assolutamente carenti, derivandone la conclusione che «il paradiso terrestre non costituisce in alcun modo per
i teologi un paradigma politico» (p. 106). Da qui ne segue una discussione, tanto teologicamente avvincente
quanto complessa da seguire per i non addetti ai lavori, sulle tensioni chiliastiche del cristianesimo, vale a
dire sulle interpretazioni date del passo dell’apocalisse per cui Cristo, tornato alla fine dei tempi, regnerà per
mille anni con i giusti su questo mondo prima del giudizio finale.  La questione è vicina a quella del giardino
terrestre, a volte interpretato, nel corso della storia, come allegoria e a volte interpretato come luogo fisico,
presente da qualche parte sulla Terra. Ed entrambe le questioni rimandano a quella – per Agamben sempre
centrale – della felicità: è possibile, intravedibile, intravista in alcune epoche della storia del pensiero una
felicità vissuta, una felicità della vita, di questa vita in questo mondo?

 

Il libro di Agamben si chiude con questa domanda, quella sulla dantesca «beatitudine di questa vita» (p. 120),
una domanda consegnata al lettore di questo bel saggio, da intendere come un ulteriore tassello nel tentativo
agambeniano di portare alla luce le categorie centrali del pensiero occidentale, di cui – sicuramente – il
giardino è una delle più importanti, e forse sottovalutate.  

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





