
 

Roy Lichtenstein: la creatività nel grande acquario
dei cliché 
Luigi Bonfante
16 Giugno 2019

Perché un'altra mostra su Roy Lichtenstein? Perché per il grande pubblico è la Pop Art per antonomasia:
facile, colorata, divertente, positiva, spettacolare, popolare. E non importa se per i critici apocalittici rimane il
caso più paradigmatico di «predazione generale sfrenata delle immagini della cultura pop commerciale e
pubblicitaria americana» (Marc Fumaroli, Paris-New York e ritorno, Adelphi, 2011). Questa è un'arte ancora
oggi di successo e di facile richiamo, un'arte che i mercanti d'aura hanno osannato e l'immaginario collettivo
ha fagocitato con voracità. Quei fumetti e quei frammenti di immagini pubblicitarie ingigantiti e dipinti in
modo freddo e distaccato, ce li ricordiamo bene. E non c'è niente da capire.

Eppure ci sarebbe molto da capire, perché Lichtenstein ci ha spiattellato davanti agli occhi, e quindi nascosto
nel modo più subdolo, una questione che riguarda da vicino la nostra cultura e il senso dell'arte in essa: noi
viviamo letteralmente immersi nei cliché. Come si fa ad essere artisti in un mondo di cliché? C'è davvero
differenza tra le immagini prodotte da un grafico “creativo” e quelle prodotte da un artista “creatore”? E se sì,
qual è? 

 

Nei testi di presentazione della mostra da poco inaugurata al Mudec (Roy Lichtenstein, Multiple Visions, 1
maggio-8 settembre) uno degli aggettivi ricorrenti è “iconico”, usato nel senso di qualcosa che si riconosce
immediatamente, un'immagine talmente nota da esser colta in un colpo d'occhio e far scattare
automaticamente una serie di associazioni: una tavola di fumetto stilizzata e ingrandita è ri-conosciuta subito
come “Pop Art”, “America anni sessanta” e, per i più colti, “un Lichtenstein”. È quel senso di déjà vu che fa
dell'icona un'immagine “consumata” e la trasforma in un logo, un brand: un cliché appunto. (Sull'opera di
Lichtenstein come «immagine-cliché» è illuminante Hal Foster, Pop Art, Postmedia, 2016).

 

Per cominciare bisognerebbe dunque cercare di disattivare l'effetto-icona che ha colpito pesantemente
l'artista-dei-fumetti, come molti altri artisti famosi che sono stati inglobati nell'immaginario mediatico
contemporaneo: Picasso, Pollock, Magritte, Dalì, Mondrian, Mirò (per citare alcuni nomi omaggiati dal
nostro). Cosa nient'affatto facile nel caso di Lichtenstein, proprio perché tutto il suo lavoro è una parodia
dell'immagine mediatica e gioca col paradosso della copia che diventa originale e dell'originale che aspira
all'impersonalità della copia. (Un discorso analogo, ma con differenze sostanziali, vale anche per Warhol). 

 

«Riprodurre un Lichtenstein è come ributtare un pesce nell'acqua», ha scritto Richard Hamilton, il precursore
inglese della Pop art americana. Oggi però siamo tutti dentro un grande acquario in cui sembra ci siano solo
pesci-copia (le stampe firmate e numerate esposte al Mudec, i manifesti della mostra affissi in città, i quadri
fotograti milioni di volte e messi in rete... E questo non vale solo per l'artista pop). Eppure c'è stato un
momento in cui, a dispetto della sua apparente banalità, Lichtenstein ha pescato qualcosa di veramente

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/roy-lichtenstein-la-creativita-nel-grande-acquario-dei-cliche
https://test.doppiozero.com/roy-lichtenstein-la-creativita-nel-grande-acquario-dei-cliche
https://test.doppiozero.com/luigi-bonfante


sbalorditivo, che oggi non riusciamo più a vedere e sentire. Dobbiamo immaginarcelo, facendo un salto nel
tempo e mettendoci nei panni dei frequentatori d'arte moderna a New York, quasi sessant'anni fa.

 

Alla metà del secolo scorso la grande pittura americana, quella che aveva spostato a New York il baricentro
del mondo dell'arte, è violentemente espressiva o profondamente metafisica, piena di pathos e drammi
individuali, anche se priva di figure. È la pittura di Pollock, de Kooning, Barnett Newman, Kline, Rothko...
Altrettanto drammatica e sofferta è la grande arte esistenzialista europea, come quella di Alberto Giacometti
e Francis Bacon, esposta al MoMA nel 1959. 

Ci sono poi alcuni giovani rivoluzionari che cercano di spodestare il predominio dell'espressionismo astratto:
i più famosi sono Bob Rauschenberg, che accumula detriti di realtà imbrattati di pittura in composizioni
caotiche, e Jasper Johns, che dipinge enigmatici bersagli e piatte bandiere americane. Le loro opere suscitano
molto scalpore e mettono in crisi l'idea stessa di arte.

Nessuno però avrebbe potuto immaginare un oltraggio più blasfemo di quello che l'appassionato si trova di
fronte, nel febbraio del 1962, varcando la soglia della galleria di Leo Castelli: sulle pareti, allestite con tutta
la cura riservata ai capolavori, ci sono grandi tele sulle quali campeggiano solo fumetti e frammenti di
immagini pubblicitarie, ingigantiti e dipinti coi colori squillanti e piatti della stampa dozzinale. Qui non solo
non c'è più traccia di Arte con la maiuscola, ma nemmeno dell'alterità rivoluzionaria dell'arte moderna. Dov'è
finita la visionarietà che la eleva al di sopra del banale immaginario quotidiano? La profondità e l'originalità
dello sguardo dell'artista? La sua passione incarnata in una forma?

 

La reazione dei critici è dura: banalità e plagio sono le accuse più ricorrenti. Eppure una porta è stata sfondata
e una corrente artistica irrompe sulla scena con una rapidità mai vista prima. Come voltando la pagina di un
libro pop-up, nel giro di pochi mesi e indipendentemente l'uno dall'altro, assieme a Lichtenstein spuntano
fuori (per citare solo i più famosi) Claes Oldenburg, James Rosenquist e infine Andy Warhol, destinato a
diventare l'incarnazione più sfacciata e radicale della Pop Art. Le opere di Lichtenstein vengono esposte in
varie collettive in tutto il paese e vendono benissimo, anche senza il sostegno di critici o curatori ben
disposti. Alla fine del 1962 il MoMA organizza perfino un simposio sulla Pop Art, ma il coro degli addetti ai
lavori è pressoché unanime: quella non è arte. (Il museo comunque si accaparra presto un Warhol e un
Lichtenstein).

 

Col senno di poi, potremmo dire che lo shock di Lichtenstein non è altro che una variante commerciabile
dello shock tentato da Duchamp in quella stessa città trentacinque anni prima con il famigerato orinatoio.
Solo che questi sono readymade “fatti a mano”, immagini pronte all'uso ma ridipinte accuratamente. In quei
quadri è dunque ben presente la pittura “retinica” aborrita da Duchamp; però è usata nel modo meno artistico,
meno emotivo, meno soggettivo: una riproduzione meccanica (almeno apparentemente: in realtà le differenze
rispetto agli originali ci sono e non sono irrilevanti).

L'effetto è reso ancora più violento dal fatto che quella tecnica artistica “alta” (la pittura su tela e il quadro
con la sua unità formale) è applicata a un soggetto e uno stile “basso” (fumetti, pubblicità e grafica
commerciale). Per il mondo dell'arte del tempo è una blasfema introduzione del Kitsch consumistico e
commerciale nel recinto sacro dell'arte d'avanguardia, un recinto ben fortificato dal grande sacerdote del
modernismo Clement Greenberg col suo Avanguardia e Kitsch del 1939. E il fatto che le opere vendano, non
fa che confermare il giudizio di condanna. 

Ma forse c'è una colpa ulteriore. Se l'uso anti-artistico della riproduzione di immagini commerciali è evidente
anche in Warhol, in Lichtenstein c'è un ossimoro più urticante: da una parte, una fedeltà piena e consapevole



alla tradizione della pittura modernista, con un'attenzione rigorosa alla forma (i colori primari di Mondrian, il
contorno marcato dei cubisti, l'insistenza sulla superficie materiale della tela dei minimalisti); dall'altra, una
drastica rinuncia a un assunto profondamente radicato in quell'arte: la “creazione” di qualcosa di
assolutamente originale, che prima non c'era.

 

 

Il concetto di creazione è antico e impegnativo, impregnato di implicazioni mitologiche e teologiche. Quello
di originalità è legato soprattutto all'estetica sette-ottocentesca. Entrambi si fondono nella figura del genio,
culmine di quel processo di “sacralizzazione” romantica di cui è ancora impregnato il nostro modo di pensare
l'artista. Nel genio si realizza in pieno la grande analogia che fin dall'antichità è stata proiettata sull'abile
artefice di immagini: quella col Sommo Creatore, con la sua capacità di far esistere dal nulla qualcosa che
prima non esisteva. L'analogia ha assunto varie forme, anche contraddittorie: dalla “divina mania” di Platone
alla possessione diabolica di Paganini. 

Col passaggio al Novecento e la nascita della psicoanalisi, l'idea di un'ispirazione soprannaturale ha finito per
identificarsi con l'inconscio. La forza trascendente dell'artista-genio, pur rimanendo “altra”, estranea alla
coscienza dell'artista, non viene più da fuori, ma è tutta dentro di lui. Quando Pollock dice “Io sono natura”,
riecheggia sia la definizione kantiana di genio, sia l'idea junghiana di quella “natura più profonda” dentro di
noi, in cui dominano gli archetipi.

Duchamp aveva cercato di sbarazzarsi di questo nucleo mitico; ma i suoi readymade erano troppo lontani dal
senso comune. In ogni caso, le avanguardie non avevano mai smesso di creare immagini originali e
innovative che si contrapponevano al mondo degli oggetti e delle immagini quotidiane. La loro diversità era
una ribellione alle regole delle “belle arti” e rivendicava il suo antagonismo al mondo dell'utile, della



decorazione, dell'intrattenimento, del commercio e del filisteismo borghese (il Kitsch di Greenberg).

Ora, invece, ecco un artista che rinuncia alla creazione e spaccia per arte i sottoprodotti visivi della società
dei consumi.

 

Per una coincidenza significativa proprio nel momento in cui Lichtenstein sferra il suo pugno in faccia al
mondo dell'arte contribuendo all'esplosione della Pop Art, in America comincia ad affermarsi, a partire dal
campo della psicologia, un concetto che sembra un aggiornamento “scientifico” della vecchia idea di
creazione artistica: la creatività. Nel 1950 Joy Paul Guilford, presidente della American Psychologists
Association, inaugura il congresso annuale con una relazione intitolata proprio Creativity, sostenendo che
quel tema, fino allora trascurato dagli psicologi, era importante per educare e promuovere lo sviluppo di
personalità creative. E due anni dopo Brewster Ghiselin, poeta e accademico, pubblica una fortunata
antologia intitolara The Creative Process. A Symposium. Da allora la “creatività” è dilagata nella cultura
americana, trovando terreno fertile nell'età d'oro della pubblicità, e poi in tutto il mondo, diventando la parola
feticcio che conosciamo oggi (Stefano Bartezzaghi, Il falò delle novità, Utet, 2012).

Il concetto è troppo vago e ambivalente per non generare una matassa ingarbugliata di definizioni. Tutte
comunque concordano su un'idea di fondo: in quanto disposizione, potenzialità che precede il risultato
effettivo, la creatività è una dotazione psicologica comune a tutti gli individui; e può essere sviluppata
favorendo certi fattori ambientali ed educativi. (Un'esauriente introduzione al tema della creatività è La trama
lucente di Annamaria Testa, Rizzoli, 2010.)

 

All'inizio degli anni sessanta questa idea trova una perfetta sintonia col manifesto estetico-politico di un
gruppo eterogeneo di artisti che si riconoscono nel movimento Fluxus: “Tutto è arte e chiunque la può fare”.
I loro nomi non hanno mai raggiunto neanche lontanamente la fama degli artisti pop (tranne il tedesco Joseph
Beuys, che è una figura a sé). Quasi tutti però hanno subito, più o meno direttamente, l'influenza di un
mentore celeberrimo che è uno dei grandi punti di catastrofe del Novecento: John Cage, il quale a sua volta
ha tra i suoi mentori Marcel Duchamp (su Duchamp, Cage e gli altri “punti di catastrofe” mi permetto di
rimandare al mio Catastrofi d'arte, Johan&Levi, 2019). 

Nel 1956 Cage inizia a insegnare alla New School of Social Research a New York. Il corso si chiama
“composizione sperimentale”, ma per Cage la musica è solo uno dei modi di declinare il fare artistico: il suo
intento esplicito è quello di stimolare a cambiare il modo di fare le cose, di giocare col cambiamento. Chiede
ad esempio di disegnare qualcosa che possa servire come partitura musicale e poi invita qualcun altro (come
succede a George Segal, il futuro scultore pop dei calchi bianchi) a cantare improvvisando su quel disegno.
Oggi si direbbe un corso di creatività. Tra i suoi allievi c'è Allan Kaprow, l'inventore degli happening, che
insegna alla Rutgers University, vicino a New York, dove bazzicano altri allievi di Cage e futuri esponenti di
Fluxus.

 



 

E proprio alla Rutgers University, nella primavera del 1960, arriva come assistente il trentaseienne Roy
Lichtenstein. Il suo percorso fino ad allora era stato tutt'altro che rivoluzionario: dopo aver studiato arte alla
Ohio State University, aveva cominciato seguendo le orme dei maestri del modernismo (Klee, Picasso e i
cubisti soprattutto) con lavori che traducevano i loro stilemi in rivisitazioni di temi della cultura popolare
americana. Era poi passato all'astrazione pura sulla scia degli espressionisti astratti. Alla Rutgers si trova
improvvisamente in contatto col gruppo di “creativi” che, stimolati da Cage, stanno rompendo tutti i limiti.
Partecipa anche ai primi happening di Kaprow, apprendendo da lui l'idea che «l'arte non deve sembrare arte».
Ed è lì che raggiunge il suo personale punto di catastrofe: il suo primo dipinto pop, Look Mickey, nasce nel
giugno del 1961. Nell'autunno Kaprow gli organizza l'incontro da Castelli, che fiuta la novità esplosiva e lo
lancia.

 

Ovviamente l'opera di Lichtenstein non ha niente a che vedere con quelle degli artisti di Fluxus, in cui
domina il concettualismo duchampiano, l'utopia cageana della vita come arte e uno spirito violentemente
anti-commerciale. Ma è indubbio che il contatto con quel punto di catastrofe abbia contribuito alla nascita
dell'immagine-cliché. E mette in evidenza come l'invenzione di Lichtenstein sia dovuta anche – e forse
soprattutto – a quella ristrutturazione concettuale che per i teorici della Gestalt rappresenta il culmine del
processo creativo.

 

Se questo è vero, allora la blasfema rinuncia alla profondità della “creazione” artistica può essere invece vista
come una sua sostituzione con una diversa idea di “creatività”. 



Purtroppo, il successo e l'abuso di questa parola nella cultura di massa ha alimentato una reazione di rigetto,
soprattutto nel mondo degli artisti. Ai loro occhi è colpevole di una duplice connivenza col “nemico”: con la
comunicazione pubblicitaria, settore in cui il termine ha ricevuto una specie di imprinting tecnico, e col
mondo imprenditoriale in generale, che l'ha adottato con entusiasmo apologetico. Con quest'ombra negativa,
la creatività che prende il potere in nome dell'arte per tutti e di tutti finisce per risultare generica, superficiale
e brillante come una trovata pubblicitaria. 

 

In un libro dedicato a Picasso (Il demone di Picasso, Quodlibet, 2017), Gabriele Guercio parla proprio di
«creatività generica» definendola come l'«indistinzione, potenziale e programmatica, tra arte e non arte», una
«libertà illimitata di scelta» che «acutizza l'ansia di produrre (e) rende incapaci di decidere di fronte
all'illimitatezza delle opzioni». A suo parere costituisce un vero e proprio nuovo «paradigma» nella storia
dell'arte occidentale, la cui apparizione risalirebbe a un bizzarro esperimento che Picasso realizza nel suo
studio nel 1913. Ma la definizione calza a pennello al fermento generato intorno al 1960 dai batteri seminati
da Cage e Duchamp. 

Come antidoto a questa creatività generica, che si sarebbe impossessata di tanta arte contemporanea, egli
propone una «creazione ex nihilo», smarcata però dalle tradizionali implicazioni teologiche o mitologiche e
definita variamente come «qualcosa di originale e originario, senza condizioni, genealogie o radici
accertabili», «stupefacente manifestarsi di qualcosa che prima non c'era», «surplus d'essere» che ha «il senso
di un'origine ignota». 

Ed è ancora Picasso, secondo Guercio, a offrire questo antidoto: quando dice che la sua arte è il risultato di
un “trovare” e non di un “cercare”, ed esprime «quello che la natura non è», intuisce che «l'ex nihilo arriva
quando ci si arrende alla contingenza e alla pura casualità. Cercare implica supposizioni e calcoli. Il trovare
occorre senza causa o ragioni accertabili. Attiene a tutto quanto non è natura, non segue una supposta
regolarità di cause ed effetti» 

 

Questo cercare contrapposto al trovare richiama sia lo sperimentalismo continuo sollecitato da Cage e messo
in pratica dagli artisti di Fluxus, sia quell'idea di creatività che gli psicologi americani individuano in tutti i
campi dell'innovazione scientifica e artistica. È dunque questa sperimentazione creativa basata su una
progettualità, uno scopo, un problema da risolvere partendo da elementi esistenti, ciò a cui si dovrebbe
opporre la creazione come irruzione improvvisa del nuovo.

A ben vedere, però, la contrapposizione è artificiosa e inconsistente. Anche il trovare presuppone infatti uno
sfondo di aspettative, come dimostra il fenomeno della serendipity. Perché l’incontro casuale diventi
fortunato, cioè “serendipico”, non basta il caso: ci vuole anche un occhio attento che lo noti, un occhio che,
attingendo intuitivamente a un vasto serbatoio mnemonico di esperienze, riconfiguri in modo nuovo un
vecchio schema e riconosca la tessera mancante del puzzle. Il trovare non dipende da una lacuna nell'ordine
naturale delle cose, ma dall’intuizione improvvisa di una mente preparata e attenta che stava cercando
qualcosa (anche se altro). 

Per un artista quel serbatoio è riempito di vita e di storia dell'arte. Entrambe sono uno sfondo fatto di
elementi esistenti e anche di schemi e regole, da seguire, rompere o reinventare. Per questo lo slogan “Tutto è
arte e chiunque la può fare” rimane un'utopia e proietta un'immagine del tutto fuorviante – un altro cliché –
sull'arte contemporanea e sulla sua creatività tutt'altro che facile e generica. (Se intesa con attenzione e
discernimento, l'arte di Fluxus, come pure molta Pop art, non è affatto popolare).

 



 

A questo punto possiamo riprendere la domanda dell'inizio: come si fa ad essere artisti in un mondo in cui
tutte le immagini sono continuamente ri-prodotte e sembra non esserci alcuna possibilità di distinguere tra un
grafico “creativo” e un artista “creatore”?

La risposta di Lichtenstein è stata una semplice, rigorosa e paradossale riconfigurazione del problema:
anziché uscire dal mondo dei cliché, lo ha dipinto in tutta la sua piattezza asettica, impersonale e anaffettiva,
rendendolo assoluto, formalmente impeccabile e spettacolare. 

 

Lo si vede bene nelle parole con cui Roy racconta a David Sylvester com'è nato il suo primo “fumetto” pop (
Interviste con artisti americani, Castelvecchi, 2012; traduzione modificata in alcuni punti). In quel periodo
stava facendo una specie di Espressionismo astratto usando anche i fumetti, e improvvisamente gli viene
l'idea di dipingere un fumetto senza alcuna apparente alterazione:

 «Ne ho parlato, c'ho pensato su un po' e poi ne ho fatto uno con intenzioni quasi serie per vedere come
veniva. Mentre lo dipingevo ha cominciato a interessarmi l'idea di organizzarlo pittoricamente, di portarlo a
una specie di dichiarazione d'intenti estetica, a cui non avevo pensato all'inizio. Poi sono tornato al mio modo
precedente di dipingere, che era più astratto. […] Ma avevo lì nello studio questo dipinto del fumetto, ed era
incredibile. Non riuscivo a staccargli gli occhi di dosso». 

Quello che lo attrae è...

 «l'impressionante qualità dello stereotipo visivo e il senso del cliché, il fatto che un occhio si debba
disegnare in un certo modo […] Erano idee del tutto antitetiche a quelle che erano la base dell'arte all'epoca.



E la cosa ha cominciato a emozionarmi».

Poi spiega come il suo lavoro punta a enfatizzare l'aspetto di cliché attraverso cambiamenti minimi ma
essenziali, e allo stesso tempo cerca di dare un ordine e un senso estetico agli elementi formali (dimensione,
posizione, colore) che mancano alle immagini originali:

«Io sono interessato a quelli che normalmente verrebbero considerati gli aspetti peggiori dell'arte
commerciale, alla tensione fra ciò che sembra così rigido e stereotipato e il fatto che l'arte non può essere
così. […] È la qualità altamente restrittiva dell'arte che mi interessa. E il cliché – il fatto che un naso sia
disegnato in un certo modo – fa parte dello stesso tipo di restrizioni che aggiungono tensione al dipinto.»

«Non è un problema puramente formale […] lo faccio per stabilire un archetipo nel modo più rigoroso
possibile. C'è una specie di epifania, quando questo si realizza. […] il fumetto ingrandito di per sé non
farebbe nulla; sarebbe una specie di presa in giro. Ma quando centri sia la forma che questo modo di
disegnare per cliché, allora hai in mano qualcosa. 

Penso davvero che in questo c'entri Picasso. Anche se sapeva fare qualsiasi variazione su qualsiasi tipo di
occhio o orecchio o testa, ce ne sono alcune potentissime e fortissime per il simbolismo che utilizzava. [...] È
quello che sto cercando di fare».

«È molto diverso dal tipo di lavoro che facevo prima, (che) era l'opposto del cliché; per cui è stato una specie
di processo di apprendimento per me. Credo che l'idea non sia tanto di sconcertare gli altri quanto di pormi
un problema interessante da risolvere. Forse è interessante perché è così diverso da quello che mi hanno
insegnato a fare».

 

È molto significativo lo stretto rapporto che Lichtenstein sente con Picasso, l'artista che per Guercio ha
saputo meglio contrastare la «creatività generica» con la sua «creazione ex nihilo». Guardandolo al lavoro nel
1956, in quello straordinario pezzo di cinema che è Il mistero Picasso di Henri-Georges Clouzot, si vede
bene come anche lui lavorasse attorno ai suoi stessi cliché. La maestria e la straodinaria capacità eidetica è
sempre dissimulata dall'immediatezza e ingenuità della figurazione, che sembra conservare la magia del
tratto infantile. Ma è una magia “ricostruita” grazie alla sintesi efficace del disegnatore esperto, che utilizza
elementi stilistici del suo repertorio (i propri cliché) e li varia e li adatta lasciandosi guidare anche dagli
“errori”, come un'improvvisatore jazz.

 

Quando Roy “lichtesteinizza” Picasso (nelle serie di omaggi ai suoi artisti di riferimento, ben presente anche
nelle stampe esposte al Mudec) rende evidente che non soltanto i fumetti, ma anche l'Arte con la maiuscola si
basa in fondo su cliché. E così facendo degrada l'arte e allo stesso tempo, paradossalmente, la trasforma
creativamente in un’arte al quadrato. «È un modo per dire che in realtà Picasso è un fumettista», dice
Lichtenstein. «Penso sia un modo per rendere i cliché presenti in Picasso ancora più stereotipati, un modo per
riaffermarli ma anche di non farne dei cliché».

 



 

Tra la creatività di Lichtenstein e quella di Picasso ovviamente c'è una differenza importante, che il film di
Clouzot ci mostra. A un certo punto Picasso dice che i dipinti fatti fino a quel punto erano «un po'
superficiali» e che vuole andare «più in profondità», prendendosi più rischi. Per «mostrare i quadri che ci
sono sotto i quadri» deve dipingere veramente, coi colori a olio su tela e con tutto il tempo necessario, mentre



fino a quel momento aveva lavorato col pennarello e i colori a inchiostro. La metafora spaziale della
profondità appare allora in tutta la sua evidenza: quasi ogni fase è un'opera che viene sostituita in parte o in
tutto da una nuova opera, ma la forma precedente rimane sul fondo e lascia la sua impronta, a volte quasi
soltanto il suo fantasma, che si sente pulsare sotto strati e strati. È una continua metamorfosi, come se l'opera
fosse un organismo vivente che si evolve nel tempo; tempo dell'opera e tempo di vita dell'artista, legati in un
lungo amplesso.  

 

Questa lotta erotica con l'immagine è una creatività tipica dell'arte nel paradigma moderno. La
riconfigurazione concettuale del cliché è una creatività tipica dell'arte nel paradigma contemporaneo. In un
certo senso anche Lichtenstein ha lottato con l’idea della sua prima immagine pop. Il suo limite, forse, è che,
diversamente da Picasso, ha lottato veramente solo una volta. Come sembra dire il suo ironico Selfportrait
del 1978, con uno specchio da fumetto al posto della testa e una maglietta da fumetto al posto del corpo, ha
inventato l'arte dell'immagine cliché e ne è rimasto felicemente vittima per tutta la vita, giocando sulle sue
infinite variazioni.  

Oggi i suoi pesci nuotano nel grande acquario della mediasfera.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



