
 

Gina. Diario di un addio 
Nicole Janigro
21 Giugno 2019

È un giorno come un altro, nello scorrere lineare del tempo, quando la madre anziana telefona al figlio e
chiede di essere riportata a casa sua. Perché quella in cui abita, da quaranta e passa anni, non la riconosce più.
Non sa di essere a Torino, crede di trovarsi a Savona, ma vuole andarsene per tornare a Roaschia, il paese
dove è nata e dove è rimasto il suo mondo bambino. Dove sua madre ancora l’aspetta. 

La vita di Gina alla moviola è ritornata al suo inizio. Il mondo esterno è sempre quello. La casa gli oggetti i
parenti non sono cambiati, ma è lei, Gina, che si è trasformata, è diventata una donna senza identità. In
affanno, con l’urgenza di fare, di muoversi, andare lontano dal qui, dove non si raccapezza più. Così “È
ancora lì, tra il già e il non ancora. Un limbo sconosciuto”. 

La donna che è stata moglie e madre, e adesso è nonna, ha perso il filo, le connessioni con la sua esistenza, il
significato e il significante si sono scompaginati, le parole sono suoni che non corrispondono più al mondo
esterno. La realtà, ora, si è spostata, è tutta nella sua testa che produce emersioni, bizzarri capovolgimenti,
accostamenti sorprendenti.

 

In Gina. Diario di un addio (Ponte alle Grazie, 2019), Marco Aime ricostruisce il mutare degli stati d’animo
? dallo stupore alla rabbia, dall’accettazione alla tenerezza –, con i quali lui e suo fratello e la peruviana
Carolina accompagnano sua madre in questa nuova dimensione. Sostenuta dall’amore filiale, affinata dallo
sguardo da antropologo, nasce una scrittura che permette di mettere di nuovo in fila la storia di un’esistenza
che la malattia, azzerate le coordinate del tempo e dello spazio, ha privato del suo orientamento. “Pasticcio,
pasticcio, non fa che ripetere questa parola. Tutte le sue storie, i suoi racconti finiscono in un pasticcio. Il suo
orizzonte si è allontanato, nessun segno ne interrompe l’infinito. Senza una fine ogni storia rimane lì,
sospesa, con il capo, ma senza coda. Un pasticcio, insomma”.

Il logico è diventato illogico, l’andirivieni di Gina crea situazioni che muovono al riso e al pianto, le sue
espressioni verbali poggiano su una grammatica straniera. Ma è la forma del diario che riesce a contenere
l’insensato, che permette il ricordo, che dà la possibilità di rappresentare quell’io della madre che può ancora
dialogare con il tu del figlio.

 

Perché quello che sconvolge è l’assenza in presenza, l’impossibilità di una relazione, svanita insieme alla vita
passata con gli altri. Gina non riconosce la foto del marito, non ricorda nulla della sua vita matrimoniale –
come nel film La ragazza del lago, dove il commissario Giovanni Sanzio (Toni Servillo) va a trovare la
moglie nella casa di riposo, ma lei non lo saluta, e sorride contenta a braccetto di un altro.

I due figli sono diventati i fratelli della sua infanzia, “ma papà e mamma dove sono?”. “Non ci sono più, hai
ottantacinque anni, mamma, come fanno a essere vivi?” “Io però non ho saputo niente, nessuno mi ha detto
che sono morti. Me lo dici adesso tu”. Ripetere, insistere, per spiegare e razionalizzare non serve, non
riguarda Gina, smarrita, in perenne attesa: “ogni mattina tutto è da rimettere in ordine per Gina. Il suo oggi

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/gina-diario-di-un-addio
https://test.doppiozero.com/nicole-janigro


non è la successione del suo ieri, ma qualcosa di assolutamente nuovo. Nulla la lega al vissuto precedente”.
In certi giorni è il corpo che funziona come allora, “quello stesso cuore e quegli stessi polmoni sembrano
trovare un accordo, riconoscere una memoria perduta. I muscoli fanno per un attimo quello che la mente non
sa più fare. Gina allora esce e scende a cercare casa sua”. 

 

È rimasto il dialetto. “Ora l’unico sentiero che sembra non essersi perso nei rovi della memoria è quello della
lingua. Gina l’ha seguito a ritroso, in salita, verso il paese, verso la sua famiglia, verso l’infanzia. È ritornata
lì, da dove è partita, è con sua mamma, con i suoi fratelli e parla come loro. Non è stato rapido quel
cammino”. Il torinese l’ha scordato insieme alla parte di vita vissuta con il marito, il savonese è scivolato via,
“solo il roaschino è rimasto a dare voce ai suoi pensieri scardinati”. 

 

 

Chi l’osserva e la cura, si interroga sul rapporto tra quel prima e questo poi. Il caratteraccio pare sempre il
suo, poche carezze e nessuna smanceria, di gente dura fuggita dalla miseria dell’entroterra ligure verso la
periferia ponentina che sbucava sull’Aurelia. E poi Torino, cambi di quartieri che indicavano un progresso
sociale. Ma ora è una bambina spaesata finita in una prigione dalla quale non sa uscire.

Si sta al gioco, si asseconda, nella ripetizione di un eterno presente che snerva chi ci passa la giornata, a un
certo punto si inizia a dubitare di tutto, anche l’ascoltatore si trova immerso in queste “Metastasi impazzite di
una storia venuta da chissà dove”. Poi, in questi giorni tutti ammucchiati, improvviso, ecco un sorriso. Gina
sente il contatto di una mano, ritrova “la felicità di essere”.

La madre diventa uno scricciolo. Nella casa di riposo, dove si è dovuto ricoverarla, tutto si riduce
all’essenziale. In ascensore, c’è un grande specchio. “Guarda fisso il suo volto riflesso, poi sorride e saluta.
Certo che ne ha di anni quella donna! Dice voltandosi”. 



 

Gina. Diario di un addio non è un libro sulla vecchiaia, ogni suo frammento tocca un aspetto di una
condizione umana estrema sempre più diffusa, eppure ancora poco indagata. Una collettività che vive molto a
più lungo ? in Italia 13,5 milioni hanno più di 65 anni, gli over 80 sono 4,1 – interroga gli studiosi, ma ci
coinvolge tutti. Perché non abbiamo il controllo sul nostro futuro da vecchi, perché già oggi ci capita di
essere caregiver impotenti. Perché si può cercare di essere dolcissimi e affettuosi, severi e ironici,
rimproveranti e spronanti, in queste situazioni, però il risultato non dipende da noi, ma dalla chimica di un
cervello che i medici spiegano a noi profani definendolo un emmenthal con i pieni e i vuoti distribuiti a
casaccio. Con un altro linguaggio, Alberto Spagnoli in “… divento sempre più vecchio”. Jung, Freud, la
psicologia del profondo e l’invecchiamento (Bollati Boringhieri), un testo utile per una riflessione sul tema,
parla di una “corteccia cerebrale che a poco a poco sparisce, si spengono gradualmente le funzioni di
adattamento e di orientamento della coscienza, mentre emergono contenuti psichici arcaici in forma di
confabulazioni, deliri e immagini allucinatorie”.

 

Ma è forse ancora e soprattutto Freud che riesce a descrivere una condizione umana che appartiene alla sfera
dello spaventoso. “La parola tedesca unheimlich (perturbante) è evidentemente l’antitesi di heimlich
(confortevole, tranquillo, da Heim, casa), heimisch (patrio, nativo), e quindi familiare, abituale, ed è ovvio
dedurre che se qualcosa suscita spavento è proprio perché non è noto e familiare”. Unheimlich è tutto ciò che
avrebbe dovuto rimanere segreto, nascosto, e che è invece affiorato. Significati opposti che però si possono
anche incontrare. 

In una nota a Il perturbante Freud racconta una sua esperienza: “Ero seduto, solo, nello scompartimento del
vagone-letto quando per una scossa più violenta del treno la porta che dava sulla toeletta attigua si aprì e un
signore piuttosto anziano, in veste da camera, con un berretto da viaggio in testa, entrò nel mio
scompartimento. Supposi che avesse sbagliato direzione nel venir via dal gabinetto che si trovava tra i due
scompartimenti, e che fosse entrato da me per errore; saltai su per spiegarglielo ma mi accorsi subito, con
grande sgomento, che l’intruso era la mia stessa immagine riflessa dallo specchio fissato sulla porta di
comunicazione. Ricordo tuttora che l’apparizione non mi piacque affatto”. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





