
 

Il daimon della forma 
Simona Carretta
28 Giugno 2019

È uscito da poco il saggio di Simona Carretta Il romanzo a variazioni per Mimesis. A partire dall’esame
delle possibilità del romanzo contemporaneo di impiegare per l’articolazione delle sue storie strutture
compositive solitamente associate alla musica, come il contrappunto, la fuga e in particolare la variazione
su tema, il saggio è un invito a riflettere sul valore estetico che nel romanzo assume la dimensione formale.
Contiene capitoli su Bernhard, Huston, Ergal, Huxley, Jonke, Broch, Kiš, Proust, Robbe-Grillet, Pinget,
Calvino e una parte conclusiva dedicata a Kundera, dalla quale è tratto il brano che vi proponiamo.

 

(…) Si è detto che la conoscenza sviluppata dal romanzo è diversa da quella scientifica: se quest’ultima è
specialistica, settoriale, la prima non rinuncia a un approccio totalizzante. Ciò la avvicina al genere di sapere
generato dai miti. 

L’affinità che il mito e il romanzo presentano può essere spiegata ricorrendo ancora una volta a un paragone
con la musica. Per Claude Lévi-Strauss si può leggere un racconto mitico solo se si riesce a capire che: «ogni
pagina è una totalità. E solo trattando il mito alla stregua di uno spartito orchestrale, scritto strofa per strofa,
possiamo comprenderlo come una totalità ed estrarne il significato» (Mito e significato. Cinque
conversazioni, Il Saggiatore, pp. 57-58.). 

Anche un romanzo deve essere considerato come un tutto, o meglio come una composizione che occorre
tener sempre presente in tutte le sue parti, se si vuole enuclearne il senso. Questo, tuttavia, non può essere
dedotto da una lettura di tipo esclusivamente lineare, ma dall’esame delle corrispondenze e dei contrasti dei
motivi che l’autore organizza attorno al tema. 

Una differenza importante rispetto al mito è che, mentre quest’ultimo appare come il più esemplare prodotto
della sua civiltà, il romanzo si rivolge al lettore che ancora non c’è. 

La disposizione a leggere un romanzo nel modo scrupoloso che esso richiede è dunque di per sé un atto
rivoluzionario. Ciò è doppiamente valido nel contesto dell’odierna industria artistico-culturale, che ha reso
frenetici i meccanismi di consumo e produzione e ha così appiattito la percezione dell’opera d’arte. Invece,
per il romanziere:

 

(…) ogni minimo dettaglio è importante, lo trasforma in motivo e lo farà tornare in molteplici ripetizioni,
variazioni e allusioni, come in una fuga. Per questo è sicuro che la seconda parte del romanzo sarà ancora più
bella, più forte della prima; via via che ci inoltreremo nelle sale del castello, infatti, gli echi delle frasi già
pronunciate, dei temi già esposti, si moltiplicheranno e, associati in accordi, risuoneranno ovunque. (M.
Kundera, Il sipario, Adelphi, pp. 164- 165).

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/il-daimon-della-forma
https://test.doppiozero.com/simona-carretta


Nel Sipario Milan Kundera sintetizza in questo modo l’attività del romanziere, presentandola come un’arte
della lentezza. Di fronte all’accelerazione prodotta oggi dalla tecnologia, che sembra culminare in una sorta
di compressione della materia temporale, il romanzo è uno degli ultimi baluardi a difesa di una concezione
del tempo come durata. Ciò è dovuto alla sua architettura formale, la cui invenzione originale, necessaria per
cogliere aspetti sempre nuovi dell’esistenza, implica una progettualità inconciliabile con lo spirito di
istantaneità. 

Un’altra riflessione, modulata in chiave ironica, sulla sfida che la concezione compositiva su cui si fonda il
romanzo sembra rivolgere ai nostri tempi, occupa un dialogo del romanzo di Kundera L’ immortalità.

 Il medico Paul, un personaggio che rientra nella categoria dei «misòmusi» – coloro che mostrano di
disprezzare l’arte a causa della loro inconfessata difficoltà a comprenderla – illustra al narratore (alter ego
dell’autore) il suo giudizio sulla Settima sinfonia di Mahler:

 





 

«Me lo immagino in quella stanza d’albergo circondato da fogli di note», continuò Paul senza lasciarsi
interrompere «convinto che tutta la sua opera sarebbe stata rovinata se nel secondo movimento la melodia
fosse stata suonata dal clarinetto invece che dall’oboe». 

«È proprio così», dissi pensando al mio romanzo. 

Paul continuò: «Vorrei che un giorno quella sinfonia fosse eseguita davanti a un pubblico di famosi esperti,
prima con le correzioni delle ultime due settimane e poi senza correzioni. Vi garantisco che nessuno
riuscirebbe a distinguere una versione dall’altra. Intendiamoci: certamente è meraviglioso che il motivo
suonato dal violino nel secondo movimento sia ripreso nell’ultimo movimento dal flauto. Tutto è elaborato,
meditato, profondamente sentito, nulla è lasciato al caso, ma questa immane perfezione ci supera, supera la
capacità della nostra concentrazione, cosicché anche l’ascoltatore più fanaticamente attento non percepirà che
una centesima parte della sinfonia e sicuramente quello che per Mahler era meno importante».

Il suo pensiero, così palesemente giusto, lo rallegrava, mentre io diventavo sempre più triste: se un mio
lettore saltasse una frase del mio romanzo non lo capirebbe, eppure quale lettore al mondo non salta neanche
una riga? Io stesso non sono forse il più grande saltatore di righe e di pagine? 

«Non nego alle sinfonie la loro perfezione» continuò Paul. «Nego soltanto l’importanza di quella perfezione.
Queste arcisublimi sinfonie non sono che le cattedrali dell’inutile. Sono inaccessibili all’uomo (…)». (M.
Kundera, L’Immortalità, Adelphi, pp. 355-356)

 

Nell’Immortalità le riflessioni sull’arte sono molto frequenti e non a caso: si tratta del romanzo in cui
Kundera esamina con più precisione il posto occupato dalla bellezza nella società contemporanea (Agnes, la
protagonista, vorrebbe camminare con un vaso di fiori davanti agli occhi per non dover vedere tutta la
bruttezza che la circonda). Inoltre, i propositi di estetica attribuiti ai personaggi sembrano ispirare
direttamente i procedimenti compositivi del romanzo, che si rivelano particolarmente audaci.

In quanto esempi di «saggio specificatamente romanzesco» – come Kundera chiama una delle strategie del
discorso impiegata per approfondire i temi dei suoi romanzi –, queste riflessioni di argomento artistico
offrono uno spunto per considerare alcuni dei risvolti più conturbanti che si dispiegano davanti alla
prospettiva dell’«immortalità», tema che il romanzo esplora in senso laico, articolandone la riflessione
attraverso un’interrogazione che ha per oggetto il significato della memoria e dell’identità.

«Immortali», di solito, sono ritenuti gli spiriti dei grandi uomini, gli artisti che hanno influenzato
l’immaginario collettivo: maestri della musica come Beethoven, o delle lettere come Goethe e Hemingway.

Il narratore dell’Immortalità immagina i due scrittori nell’al di là. Scrutando dall’alto il bizzarro corso della
loro fama presso i posteri, entrambi constatano con ironia come questa sembri assicurata, più che dalla
corretta trasmissione delle loro opere, dalla somma delle dicerie messe in circolazione sulla loro vita. Goethe
è ridotto a una serie di aneddoti leggendari, costruiti intorno ai suoi amori e alle sue abitudini; di Hemingway
si ricordano soprattutto le presunte storture caratteriali (megalomania, misoginia). Il paradosso descritto è
quello dei «testamenti traditi», titolo del saggio pubblicato da Kundera subito dopo L’immortalità, in cui
l’autore passa in rassegna i numerosi fraintendimenti provocati, nel corso dei secoli, da una cattiva ricezione
dei grandi innovatori delle arti – come Kafka, lo stesso Hemingway o, nella musica, Stravinskij e Janá?ek. 

 

L’immortalità viene «tradita» a causa della sostituzione del ricordo con l’immagine. Mentre il primo è
associato a un tentativo di comprendere ciò che è stato, l’immagine chiude qualsiasi spiraglio immaginativo.



La propaganda e la pubblicità, oggi rafforzate all’ennesima potenza dai mass-media, producono una società
in preda all’«imagologia», ultima manifestazione dello spirito di semplificazione tipico dell’era
contemporanea, l’altro volto dell’oblio.

Il dialogo tra Goethe e Hemingway prende corpo all’interno di una più ampia sequenza narrativa di carattere
storico e meditativo che occupa la seconda e la quarta delle sette parti in cui è articolato il romanzo di
Kundera. A questa linea narrativa, nella quale il tema dell’«immortalità» si trova modulato in tonalità
maggiore – come ha osservato Guy Scarpetta (L’âge d’or du roman, Grasset, pp. 77-93) –, Kundera ne
contrappone almeno altre due, disposte alternativamente alla prima secondo il principio del «contrappunto
romanzesco». Una di queste si esaurisce nella Parte sesta e introduce la storia di un personaggio mai apparso
prima (un «romanzo nel romanzo»); l’altra, che occupa le parti dispari del romanzo, è costruita intorno ad
alcuni personaggi immaginari di semplici mortali.

 

Fra questi spicca quello di Agnes, moglie di Paul, che a un certo punto del romanzo muore in circostanze che
la storia presenta come casuali. Grazie ad Agnes, l’indagine sull’immortalità si arricchisce di diversi spunti.
Uno di questi è fornito da una riflessione della donna sul tema che dà il titolo alla Parte prima, Il volto. Agnes
non crede che la diversa fisionomia che contraddistingue ogni viso rispecchi l’anima di un individuo, come
tanti sembrano disposti a pensare. Al contrario, le sembra che in essa si riconosca solo il capriccio del caso.
Ne deduce che la natura del rapporto tra il volto e il nucleo più recondito dell’identità, l’io, non è meno
arbitraria di quella secondo cui vengono attribuiti i nomi di persona, che solo l’abitudine consente di
riconoscere come propri. L’io, che pur rappresenta il patrimonio più prezioso di un essere umano, è fragile. Il
suo codice è altrettanto indeterminabile di quello di un volto e, in ogni caso, dopo la morte del corpo può
tradursi difficilmente in una formula assoluta in grado di durare per l’eternità. Ecco l’osservazione che Agnes
rivolge a Paul: 

 

Se metti accanto le fotografie di due facce diverse, il tuo occhio è colpito da tutto ciò che le distingue una
dall’altra. Ma se hai una accanto all’altro centosessanta facce, d’improvviso scopri che si tratta solamente di
un’unica faccia in tante varianti e che non è mai esistito alcun individuo. (M. Kundera, L’immortalità,
Adelphi, p. 46).

 

Kundera è il romanziere che ha colto con maggiore profondità le implicazioni conoscitive che scaturiscono
dall’opposizione tra i concetti di variazione e di variante. Come nel capitolo del Libro del riso e dell’oblio
dedicato alla nozione di confine, la cui analisi in chiave esistenziale rappresenta un motivo ricorrente
nell’intera produzione kunderiana, in questo brano dell’Immortalità si nota l’evidenza di una soglia che
separa il senso dal non senso e a cui corrisponde il passaggio dalla variazione alla variante.

Se il valore specifico della variazione è di far emergere la differenza all’interno dell’unità, ossia di mettere in
luce le diverse sfaccettature di un tema in modo da consentirne una comprensione più articolata, questo tema
può svilupparsi finché la soglia dell’attenzione richiesta per riuscire ad afferrarne le variazioni non diventa
troppo alta. Oltrepassato questo limite, il loro numero si perde nell’estensione potenzialmente infinita
dell’informe, nel cui spettro non è più possibile alcun riconoscimento: la variazione allora si trasforma in
variante, abbandona la forma e diventa un’alterazione priva di significato.

L’opera d’arte, per esistere, deve bastare a se stessa. Apparire completamente formata. Formato è ciò che è
compiuto. In altre parole, proprio il riscontro della sua compiutezza permette alla forma di essere colta. 

Allo stesso modo in cui non si può comprendere un io se non entro il confine concreto dell’esistenza in cui si
realizza, non è possibile discernere alcun tema se non in relazione alla forma che lo ha generato. 



Come la forma artistica, anche il senso di un’esistenza può offrirsi solo a una lettura di carattere estetico.
Poiché è condotto attraverso l’esplorazione formale, lo sviluppo di un tema, come quello del mistero di un io,
non sarà mai esaustivo perché non si avvale di strumenti esclusivamente razionali, ma implica l’ausilio
dell’immaginazione. 

 

La forma: cattedrale di cristallo che un millimetro appena separa dall’abisso. 

L’informe: l’abisso magmatico da cui la forma trae la sua materia.

Tra forma e informe si realizza dunque un rapporto in termini di successione, piuttosto che di opposizione. Il
contrario della forma non è l’informe, che ne rappresenta invece il presupposto, ovvero la componente
caotica che essa converte in cosmo. 

Il contrario della forma è l’immagine dell’«imagologia», un’immagine piatta, che riduce l’essere umano al
suo stereotipo e che corrisponde allo stadio ultimo dell’accumulazione di tutte le varianti.

In quanto arte il cui scopo principale è quello di fornire sguardi nuovi sull’esistenza umana, il romanzo
rappresenta uno degli ultimi baluardi contro l’«imagologia». Esso invita il lettore a non adagiarsi su una
percezione appiattita, ossia stereotipata dell’esistenza, ma a saper individuare in quest’ultima i rilievi propri
di una forma: gli stessi in base a cui sono composti i romanzi.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



