
 

Carola Rackete, lo spazio e il mare 
Franco Farinelli
10 Luglio 2019

Il comportamento della comandante della Sea Watch ha prodotto una vera e propria “aria variata all’italiana”,
per dirla in termini musicologici. Resta però ancora da decifrare davvero il sottile, segreto sorriso di Carola
Rackete, che s’indovina sulle sue labbra ma quasi mai si vede. Nessuno l’ha ancora fatto perché nessuno ha
ancora riconosciuto in lei la potentissima entità da cui dipende l’intero senso della modernità, di cui
costituisce la faccia normalmente nascosta ma allo stesso tempo fondativa, la versione in grado di rimetterne
in asse, ribaltandolo, il percorso. Il dato più tragico dell’episodio in questione consiste proprio in tutto quel
che esso, al riguardo, rivela: la fine della coscienza della nostra cultura, la perdita di memoria delle proprie
origini, l’incapacità di continuare a riconoscere il senso degli “arcani maggiori” che ne reggono la vicenda.
Di qui la perdita di vista dell’autentica posta in gioco. 

 

A molti il gesto della comandante ha richiamato la storia di Antigone. Per un verso si comprende: dalla
tragedia di Sofocle in poi Antigone, che difende le ragioni della giustizia degli uomini contro quelle della
legge della città, è la protagonista di “una delle azioni durature e canoniche nella storia della nostra coscienza
filosofica, letteraria e politica”, come spiegava George Steiner. Ma il parallelo tra Carola e Antigone presenta
almeno un duplice inconveniente. Il primo è che in tal modo al nostro attuale ministro degli Interni si finisce
con l’assegnare, per analogia, lo spessore etico di Creonte, e non pare proprio il caso. Il secondo difetto è che
il modello in questione, fondato com’è sull’opposizione tra femminile e maschile (tra quel che è familiare,
tellurico, ciclico e perciò estraneo al tempo politico da un lato, e quel che al contrario è del tutto interno
rispetto a quest’ultimo) separa proprio quello che invece si tratta di mettere insieme e conciliare: unica
maniera per far coincidere la pratica politica con l’idea di umanità. Ed è a questo punto che, sotto l’aspetto
della comandante Rackete, una strana figura s’avanza, e torna a farsi riconoscere. 

 

Prima di farne il nome occorre tentare però di comprendere quel che al mondo sta accadendo. Detto in breve,
il suo funzionamento sta uscendo dall’era dello spazio, vale a dire dal sistema regolativo fondato sull’idea
che la relazione decisiva tra le cose sia quella espressa dalla loro distanza in termini metrici. La crisi
generale, vale a dire planetaria, della forma Stato ha origine proprio da tale uscita, perché lo Stato moderno
territoriale centralizzato (così lo chiamava Carl Schmitt) è propriamente e letteralmente una costruzione
spaziale. Il suo territorio, ad esempio, deve assolutamente rispettare tre proprietà, in assenza delle quali
nessuna formazione statale può dirsi tale, può cioè essere riconosciuta dalle altre: esso dev’essere continuo,
omogeneo ed isotropico. La continuità implica l’assenza di ogni soluzione al proprio interno, di ogni frattura.
Si tratta di una condizione che ancora adesso conosce poche eccezioni. L’omogeneità si riferisce invece alla
nazione, cioè alla capacità di manipolazione simbolica della popolazione, capacità i cui indici immediati
consistono nella lingua e nella religione, ancora oggi formalmente concepiti, di norma, come uniche ed
esclusive all’interno dei singoli territori statali. L’isotropismo, infine, riguarda il comune orientamento
funzionale delle parti di cui il territorio statale si compone: proprio per fissare in termini comuni tale
orientamento esiste di regola una sola capitale, tendenzialmente al centro del corpo statale. E continuità,
omogeneità ed isotropismo sono le proprietà che per Euclide specificano la natura geometrica (spaziale

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/carola-rackete-lo-spazio-e-il-mare
https://test.doppiozero.com/franco-farinelli


appunto) di un’estensione. 

 

 

Esattamente fino a cinquant’anni fa il mondo funzionava così, era ancora euclideo. Ma giusto mezzo secolo
fa iniziava la globalizzazione, con l’avvento della Rete, e il mondo iniziava a ritrarsi rispetto al suo
funzionamento spaziale, perché la distanza tra le cose (il criterio che aveva diretto per tutta l’epoca moderna
la “fabbrica del mondo”) iniziava a perdere, dal punto di vista pratico, quasi tutta la sua importanza. E con il
dominio della distanza veniva rimesso in discussione il suo stesso primo presupposto, l’immobilità dei
soggetti, il loro assetto appunto statico: termine che all’inizio della modernità, ad esempio nell’Orlando
Furioso, significa appunto ostaggio. E d’altronde, se il dato decisivo si riferisce alla distanza metrica lineare
tra una cosa (un soggetto o un oggetto) e l’altra, prima ancora si suppone la loro immobilità, pena ogni
possibilità di misura della distanza stessa. Per Arjun Appadurai i nativi, gli indigeni, non sono mai esistiti, se
per nativo s’intende un essere umano confinato nel (e dal) luogo in cui si trova, e non contaminato da scambi
materiali con il resto dell’umanità. Tale concezione sarebbe l’effetto di quello che egli chiama il
“congelamento metonimico”, per cui una parte o un aspetto della vita del soggetto (in questo caso la
condizione statica) sono scambiati per la totalità, finendo per contrassegnarlo dal punto di vista della
concettualizzazione. All’antropologia di stampo postcoloniale sembra sfuggire però che, prima ancora delle
vicende legate al colonialismo, tale processo ha caratterizzato la nascita stessa del moderno Stato europeo,
impensabile senza la presunta cadaverica immobilità della sua stessa popolazione. Sotto tal profilo il fittizio
isolamento di chi è colonizzato è nient’altro che la proiezione dell’originaria, ideale immobilità con cui il
colonizzatore, ostaggio del Leviatano statale, è costretto a pensare in realtà se stesso. 

 



Alla crisi dell’ordinamento spaziale, cioè statale, del mondo, corrisponde il prepotente ritorno dei luoghi, che
sono proprio il contrario dello spazio. Sempre della faccia della Terra si tratta. Concepita modernamente
come un unico spazio, essa si compone di parti l’un l’altra equivalenti, vale a dire interscambiabili l’una con
l’altra senza che tale sostituzione cambi nulla. Quando in Il Capitale Marx definisce il mercato come “il
regno dell’equivalenza generale” si riferisce, senza saperlo, proprio all’originaria logica spaziale da cui lo
stesso mercato, così come ancora lo conosciamo, dipende. Concepita invece come un insieme di luoghi,
come ancora ad esempio nel medio evo accadeva, la faccia della Terra si compone al contrario di parti l’un
l’altra irriducibili, perché ciascuna dotate di qualità specifiche e non fungibili l’una rispetto all’altra, non
reciprocamente assimilabili. Ed è a questo punto che dalla tolda della Sea Watch 3 torna a manifestarsi
l’elusivo sorriso della Follia, proprio quella di cui cinque secoli fa Erasmo tesseva l’elogio, cavalcando sulla
via che dall’Italia conduceva a Londra, verso la casa del suo amico Tommaso Moro.

 

Follia che nel caso di Erasmo e di Carola Rackete (non a caso due transalpini, nulla a che fare con la cultura
mediterranea) significa anzitutto soltanto una cosa: il rifiuto della logica dello spazio, cioè di una razionalità
indipendente dal contesto (vale a dire dalla specificità dei luoghi) e che perciò obbedisce a codici impersonali
ed astratti, a norme disancorate rispetto al mondo della vita, come direbbero i fenomenologi. È questa la
natura dello scontro nel Mediterraneo tra le Ong e lo Stato, e ne va del nomos della Terra prossimo venturo,
al cui interno l’ordine dovrà essere in relazione con il tragitto, con quel che è mobile e processuale, piuttosto
che con la localizzazione ovvero con la staticità, come in Schmitt accade. E non è infine un caso che la
portatrice dello spirito del luogo, l’eroina dell’irriducibilità al criterio dell’equivalenza generale dei concreti
contesti della vita umana arrivi dal mare. Se la Terra è un globo, come oggi il funzionamento del mondo
costringe finalmente a riconoscere, il globo terracqueo si compone per due terzi d’acqua salata, e per un terzo
soltanto di terra. E come scriveva il conte Jozef Teodor Konrad Korzeniowski, in arte Joseph Conrad: le
faccende della Terra andrebbero molto meglio se a governarla vi fossero gli uomini di mare invece che gli
altri. Il che vale anche per le donne. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



