DOPPIOZERO

Lacitta morta

Luigi Zoja

15 Agosto 2019

Die tote Sadt (La citta morta) inizialmente portavail titolo “1I trionfo dellavita’, probabilmente una
formulazione provvisoria che trova scarso riscontro nellatrama dell’ opera sviluppatain tre atti. 1l libretto

simbolista e onirico, ambientato allafine del XIX secolo, si basa su un’ opera |etteraria decadente, Bruges-la-
Morta di Georges Rodenbach.

Ed é proprio dal romanzo che bisogna partire per riflettere su Die tote Stadt di Erich Wolfgang Korngold.
Dopo esser apparso a puntate su Le Figaro, la sua pubblicazione come libro (1892) contiene una novita, per
guei tempi rivoluzionaria: 35 fotografie di scorci della citta fiamminga, senza persone, e intagliate con ombre
nere (la tecnica permetteva solo esposizioni monocromatiche con poche sfumature). Il testo inizia con un
avvertimento: “In questo studio passionale [corsivo mio] abbiamo voluto [...] principamente evocare una
Citta[maiuscolo original€], la Citta come personaggio essenziale, associata agli stati d’ animo, che consiglia,
dissuade, determina ad agire”. 1l successo del libro si lego al suo carattere simbolico e sognante, doveil
protagonista non € un uomo, malo sfondo su cui gli uomini proiettano le loro ombre.

Il testo inizia con un flashback. Alla morte della moglie adorata, Hugues le avevatagliato la lunga treccia
bionda, per conservarla come reliquia. Fuggendo da una citta cosmopolita, probabilmente Parigi, aveva scelto
di vivere darecluso a Bruges, Citta che ben pud esser chiamata morta. Nel Medio Evo erafrai centri piu
popolosi ericchi d Europa: ma, con I’'insabbiamento del porto, gia nell’ Ottocento aveva perso ogni ruolo,
tranne quello di attrazione turistica.

Hugues conosce la ballerina Jane, che della morta oggettivamente € sosia; e per lui, soggettivamente,
“ombra’, nel senso di Jung. Cioel’insieme di tendenze della personalita (non solo la sessualita, come
argomentava Freud) poco compatibili con i valori coscienti: che continuano ad esistere, ma vengono negate
dal soggetto e continuano ad agitarsi nell’ inconscio. Egli se neinnamora, ma e una passione impossibile. Non
riesce ad accettare che Jane siadiversa: persona gioiosa e persino frivola, inconciliabile con la sua necrofilia.
Lascenafinale tornaallatreccia, con cui laballerinas circondail collo giocherellando, con un gesto che da
un punto di vista psicologico corrisponde a una riduzione o svuotamento di quell’ oggetto sacro che la
reliquia era per il protagonista. Di fronte alla profanazione del Mistero, Hugues impugna quella sacra collana
e lastrangola.

I testo fu messo in musica da Erich Wolfgang Korngold con I’ aiuto sostanziale del padre, Julius, il maggior
critico musicale di Vienna, che molto aveva contribuito alla affermazione di Gustav Mahler. Il quale eraa
sua volta un ebreo austro-ungarico della Boemia, da cui venivano i Korngold. Uno sfondo destinato a sparire
tre volte: in quanto monarchia austro-ungarica multinazionale che era erede dell’impero “universae’
asburgico di Carlo V, e piuin laromano-germanico (il Primo Reich); come paese, il cui nome sparira
divenendo Cecoslovacchia; come gruppo etnico-religioso, travolto dal maggiore genocidio della storia.

L’ opera segue latrama del libro. Il protagonistasi chiama Paul, la moglie defunta Marie, lasuasosia
Marietta: esprime quindi una curvatura infantile del nome, corrispondente a un carattere gioioso che Paul non
riesce a controllare. Gianel primo atto Marietta dominala scena con I’ aria Gliick das mir verblieb (“Felicita


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/la-citta-morta
https://test.doppiozero.com/luigi-zoja
https://www.google.com/advanced_search
https://www.google.com/advanced_search

che mi érimasta’) struggente canto a quanto e sopravvissuto di un amore; felicita che deve sparire a suavolta
(un sentimento, dunque, proiettato su lei da Paul —quindi da Erich Wolfgang Korngold — ma poco coerente
con il personaggio di Marietta).

Nel secondo atto Paul, preso dalla passione per Marietta, la cercaa teatro dove sta eseguendo prove di

un’ operadi Meyerbeer, a sua volta compositore ebreo tedesco che ha preceduto Korngold di un secolo:
al’interno dell’immaginario teatrale sta dunque una scena di teatro, a sua voltaimmaginaria (tema profetico,
che anticipatanta arte del XX secolo: i libri sullo scrivere letteratura, i dipinti sul fare pittura, i film sul fare
cinema che hanno deliziato main fine dei conti esasperato con laloro autoreferenzialita).

Il terzo atto tornaacasadi Paul. Marietta gli chiede di decidersi: selaama, deve amare lei. Lo provoca
danzando. Paul perde latesta e lastrangola. A quel punto tornain sé: e lo spettatore apprende che siail
secondo atto sia quello presente erano in realta un sogno del protagonista: di nuovo un immaginario, ma
onirico, interno a quello teatrale.

L o spettatore come noi, distante dalla scena non solo perché abita nella realta, ma anche cento anni piu tardi,
intuisce che tra Rodenbach e Korngold & cambiata la prospettiva psicologica. Freud si e infatti posto al centro
della scena: il sogno non € piu una falsificazione della realta, ma una sua verita inconfessata. Poco dopo, in
parte proprio per I’ accel erazione impressa dalla Prima Guerra Mondiale, Jung sottolineera che la produzione
dell’inconscio non riflette solo eventi della psiche personale, ma anche spinte collettive: unaideacui ci
riferiamo quando diciamo che un’ opera— musicale o artistica— € prodotta sia dalla creativita di un singolo sia
daun clima culturale.

Eric Hobsbawm, nel postumo Fractured Times, Culture and Gender in European Bourgeois Society, ha fatto
notare come, nella generazione acavallo trai secoli X1X e XX, fermenti lamodernita: in Europa, le donne
impegnate nelle scuole superiori o universita s moltiplicano anche di dieci volte. Aggiungiamo una
notazione che non e solo psicoanalitica. Nell’immaginario collettivo maschile, annoiato da troppe femmine
sedotte, irrompe lafigura della donna che seduce I’ uomo mentre lo schiaccia culturalmente, come Lou
Andreas Salome o Alma Mahler. Un rinnovamento che impregnal’ inconscio collettivo, ma resta poco
visibile. Esso giunge ala superficie solo con gli sconvolgimenti del dopoguerra, quando s affermail voto
femminile.

Ci stiamo dunque riferendo a un’epocain cui la congiunzione di citta, amore, morte, nuova femminilita
domina I’immaginario collettivo. Si tratta non tanto di eventi quanto di simboli collettivi, chein certi
momenti storici si impongono pit che in atri: esperienze psichiche antichissime che “non accaddero mai, ma
furono sempre”’, come si dice di ogni mito. Verso queste “invarianti” ci si volge istintivamente in cercadi
stabilita, quando intorno troppi cambiamenti si accumulano.

Gianel 1912 Thomas Mann aveva pubblicato un testo di cui I’intero secolo XX continuera a parlare: Morte a
Venezia. Celebre diventera poi anche L’amata perduta, che ha per oggetto la perditadi Praga da parte dello
scrittore Johannes Urzidil: altro boemo tre volte spossessato. Ancora una coincidenza significativa: Arthur
Schnitzler eraamico di Freud, suo ammiratore e da lui ammirato. Dall’inizio del Novecento — ricordiamo che
il 1990 e’ anno della pubblicazione dell’ Interpretazione dei sogni di Sigmund Freud —, lavoraa un radicale
racconto onirico, che pubblica solo nel 1926 con il titolo di Traumnovelle (trad. it. Doppio sogno, Adelphi,
Milano 1977). Otterra tantafama da diventare nel 1999 il soggetto di uno dei film pit controvers di
Hollywood: Eyes wide shut, di Stanley Kubrick, con Nicole Kidman e Tom Cruise.


https://www.littlebrown.co.uk/titles/eric-hobsbawm-2/fractured-times/9780349139098/

Proprio come quelle del testo di Rodenbach, anche le letture dell’ operaidentificano I’ amata irraggiungibile
con lo sfondo cittadino. Ma, date le vicissitudini dei Korngold, la Bruges rescissa dal mondo suggerisce ora
Vienna. A un secolo di distanza, dobbiamo fare uno sforzo per ricostruire cosa questo significava. Vienna era
stata al centro del rinnovamento culturale europeo e del suo maggior impero continentale. Tra fine Ottocento
einizio Novecento essa vi avevariversato una congiunzione senza pari di novita musicali, architettoniche,
letterarie, artistiche o riguardanti nuove discipline come la psicoanalisi. | nomi dei creatori erano non solo
austriaci, main buona parte di ebrel austro-ungarici (che nell’ Impero costituivano circa un 4%: dungue piu
che negli altri paesi europei, ma sempre una minoranza). Dopo Atene, dopo la Firenze del Rinascimento,
Viennas eraimposta come terza capitale: non di un paese, ma della storia.

Essa abbandona questo pal coscenico improvvisamente, nel pieno del trionfo, da un’ uscitalaterale. Conil
1919 diviene unacitta di provincia, che sotto molti aspetti imputridisce e muore. A guerraterminata, gli
alleati mantengono il blocco per costringere alle loro condizioni 1a nuova Repubblica Austriaca. (Nata non
come Republik Osterreich, ma col nome di Republik Deutschésterreich, Repubblica Austriaca Tedesca: usato
senzail Deutsch-, tedesca, |” aggettivo avrebbe indicato uno stato mutinazionale, come |’ Austria era sempre
stata). Il Trattato di Saint Germain, che pose fine a questo residuo conflitto con i vincitori, fu firmato solo il
19.9.19109, ratificato e pubblicato sulla Gazzetta della Repubblica Austriaca addiritturail 21.7.1920. Vienna
erauna citta famosa per come ci si godevail cibo. Primadellaguerra, il lavoratore viennese disponeva di
2.845 calorie giornaliere. Al suo termine sono 1.293, unarazione non molto diversada quelladi un Lager.
Cosi prevedevalatessera, main realtasi mangiava anche meno perché gli alimenti spesso non erano
disponibili. Questo avveniva perchéil cibo mancava a causadel blocco, non perché fosse stato riservato ai
combattenti. Malgrado quello che diceil Bollettino di Diaz, man mano che la guerra era avanzata oltre meta
delle divisioni austriache sul fronte italiano avevano continuato ad esistere solo nei documenti: anche quando
non si erano dissolte, unaindagine medica aveva constatato che il peso medio dei soldati eradi 50 Kg (Mark
Thompson, La guerrabianca). Le trincee erano i campi di concentramento dei fanti, spalmati in lunghezza.

Karl Kraus aveva presentato cosi la sua celebre piece Gli ultimi giorni dell’ umanita (Die letzte Tage der
Menschheit): “Mi trovo accanto al letto di morte del tempo...”. Cambiavano radicalmente non solo i tempi,
ma |’ esperienza stessa del tempo. Lo psichiatra russo-francese Eugéne Minkowski, nel fondamentae |1
tempo vissuto dira cheil sentimento del tempo si era spezzato in due, seguendo la scansione delle battaglie:

I attesa (tempo vuoto) trascorsa nelle trincee, eI’ attivita (tipicamente, il tempo concentrato della battaglia).
Lo storico George Mosse in Confronting History. A memoir notera che correre (un concentrato di attivitd) era
considerato inappropriato, frale persone di buona educazione: Stefan Zweig non aveva mai visto suo padre
correre, nellaintera sua vita. Questa violenza esterna subita dalla dimensione temporal e colpiva tutti: ma
forse nessuno cosi afondo come un compositore, che deve restare padrone di come scorre al’interno
della sua mente.

Dopo laguerra, nell’ Austria cosi sessual mente benpensante da aver promosso come reazione la nascita della
psicoanalisi, vagavano — ricorda ancora Zweig in || mondo di ieri —bande di maschi e femmine 11 e 12enni
divenuti Vandervogel dell’ eros, comein una*“crociatadei fanciulli” allarovescia.

Ernst Lothard, poeta ebreo viennese, eraamico di Freud e si reco avisitarlo: il loro paese era scomparso e
non voleva piu vivere. Freud, come Lothard, come Korngold, veniva dalla Moravia, oratrasformatain un
altro paese — la Cecoslovacchia— che lo considerava straniero. Si trovo dungue d’ accordo con |o scrittore.
Entrambi non si riconoscevano in una Repubblichetta alpina con un ottavo della popolazione e della
superficie precedenti: non piu multinazionale e plurilingue, ma nazionale e nazionalista tanto da produrre
frutti come Adolf Hitler.


https://encyclopedia.1914-1918-online.net/article/food_and_nutrition_austria-hungary
https://www.ilsaggiatore.com/libro/la-guerra-bianca-2/
https://www.ilsaggiatore.com/libro/la-guerra-bianca-2/
https://www.einaudi.it/catalogo-libri/psicologia/psichiatria/il-tempo-vissuto-eugene-minkowski-9788806165741/
https://www.einaudi.it/catalogo-libri/psicologia/psichiatria/il-tempo-vissuto-eugene-minkowski-9788806165741/
https://uwpress.wisc.edu/books/3357.htm
https://www.garzanti.it/libri/stefan-zweig-il-mondo-di-ieri-9788811810759/

georges
rodenbach

romanzo

b ruges la morta |
™

Fazi Editore




Freud, pero, come riferisce Henry Ellenberger, gli fece notare che questa e lavita. L’ Impero era stato laloro
madre: litigiosa ma grandiosa. Ora era morto, mentre loro dovevano continuare a vivere. Non ¢’ € niente di
piu normale del fatto che un genitore muoia prima dei figli: i quali proprio allora hanno I’ occasione di
diventare adulti.

Freud diede in quella occasione a L othard un compito psicoterapeutico: accettare la morte, scoprendo che,
attraversato il lutto, ¢’ € ancora la vita. Seguendo un percorso simile, ricordiamo che una vasta letteratura
internazionale (Stefan Zweig, Franz Werfel, Joseph Roth, Claudio Magris, storici francesi come Jean-Paul
Bled e Bernard Michel, olandesi come Pietr Judson, austro-americani come Robert A. Kann ecc.) ha descritto
I”Impero scomparso come un mondo insuperato di stabilita: la cui memoria simbolicarestapiu vivae piu
significativa della esistenza storica di cui ha goduto. Esso, quindi, ha contato piu per il mondo mentale che
per quello materiale. Proprio per questo aveva costituito il piu colossale esperimento non tanto di un regno,
quanto di una psicoterapia socio-culturale mai realizzato. Difficilmente € un caso il fatto che, in The
Seepwalkers, uno dei testi capitali sulla dissoluzione della Belle Epoque, o storico Christopher Clark
descrival’imperatore Francesco Giuseppe impegnato non solo in ruoli politici, ma anche nel fare
regolarmente apparizione nei sogni dei suoi sudditi.

Fino a che punto i Korngold parteciparono a questa catastrofe della societa e della mente? E impossibile che
ignorassero il trauma collettivo che li circondava. Erich Wolfgang aveva, certo, vissuto I’ esperienza
sconvolgente e privilegiata del “bambino prodigio” idolatrato dagli adulti: che pud generare una dimensione
mental e protetta da tante ordinarie sofferenze e tintadi qual che onnipotenza. La sua personalita corrisponde
sorprendentemente all’ archetipo del “fanciullo divino”, o puer aeternus, descritto da Carl Gustav Jung:
personalita creativa, ma che rifiuta ostinatamente, fino alle conseguenze piu tragiche, le condizioni che la
realta gli impone.

E perd poco probabile che Korngold rimanesse un “ problemless” and “ apolitical” child prodigy, come
alcuni_ hanno ipotizzato. Era avviluppato dalla devastazione bellica: aveva messo in musica anche testi di
Ernst Lothar, certo piu per convinzione che per semplice coincidenza. Era stato richiamato, poi esentato dal
fronte perché serviva pit nel suo ruolo musicale: proprio come Musil era stato allontanato dai combattimenti
e addetto a scrivere per le forze armate. Era comungue coinvolto nella guerra anche in forma piu personale.
Aveva composto (come Ravel) un concerto per mano sinistra destinato al suo amico Wittgenstein, celebre
pianista e fratello del filosofo: il quale eratornato dal fronte, mentre il suo braccio destro erarimasto nella
trincea.

Il farsi estremo di ogni situazione a causa della catastrofe bellica obbligava perd i cosiddetti intellettuali,
soprattutto nei disciolti Imperi Centrali, acompiere scelte: che, osservate oggi, possono apparire aloro volta
estreme.

Il padre Julius, che seguiva come un’ombra Erich, e lo innaffiava come larosa dell’ aiuola privata, era
conservatore, politicamente e culturalmente. Per motivi cronologici, la collaborazione tra Julius ed Erich
Wolfgang fu particolarmente intensain Die tote Sadt, |a sua vera prima opera rimasta insuperata. In
particolareil libretto fu opera del padre, che sembra abbia modificato la tramain modo che o strangolamento
di Marietta fosse soltanto un sogno. Un evento decisivo ma solo psichico, il quale puo fornire conoscenze piu
significative dellarealta. Indirettamente, questo potrebbe alludere a una piu generale auto-finzione onirica:
per cui, malgrado il ribaltamento catastrofico dei tempi, un “patriottismo della cultura’ sospinse i Korngold a
continuar a vivere mentalmente nella Vecchia Vienna (la citta protagonista di Rodenbach) piu chein quella
reale.


https://www.bollatiboringhieri.it/libri/henri-f-ellenberger-la-scoperta-dellinconscio-9788833903675/
https://www.harpercollins.com/9780061146657/the-sleepwalkers/
https://www.harpercollins.com/9780061146657/the-sleepwalkers/
https://www.lafeltrinelli.it/libri/carl-gustav-jung/opere-vol-ix-tomo-primo/9788833910192
https://static1.squarespace.com/static/55833042e4b00369ed0510b6/t/55cf70f4e4b0e9aecb84f7fa/1439658228775/cheng.coj2.pdf
https://static1.squarespace.com/static/55833042e4b00369ed0510b6/t/55cf70f4e4b0e9aecb84f7fa/1439658228775/cheng.coj2.pdf

Erich Wolfgang era allora un ventenne. Oggi saremmo portati aimmaginare un artista cosi giovane come
radicalmente aperto alle novita. Invece sembra partecipasse a fondo a questa “resistenza’ messain atto dal
padre. Unaresistenza al cambiamento simile a quella studiata proprio allora da Freud nel nevrotici: che
costitui, contemporaneamente, una sorta di resistenza alla storia.

| principali temi presenti in Die tote Stadt sembrano confermare questa lettura: la passione impossibile,

I’ oggetto d’ amore (donna o citta-societa?) ormai inaccessibile, la confusione trarealta e sogno. Anchela
maggior parte della vita successiva del “bambino prodigio”, riportata nell’ ampia (circa 500 pagine) biografia
di Carroll, egli altri documenti disponibili, confermano questa interpretazione: nel suo epistolario, Erich
Wolfgang Korngold non cita Hitler neppure quando questi inghiotte I’ Austria; non fariferimenti alle Guerre
Mondiali masolo aquelle trasuamoglie ei suoceri (cioei propri genitori).

Per suafortuna, il compositore non viveva soltanto in unaillusione. Nella Vienna con infiniti problemi
materiali, che relegavano la splendida tradizione musicale sullo sfondo, Die tote Sadt sembro ribadire che la
musica del passato poteva contare su un giovane che disponevadel futuro. L’ opera raccolse successi giaal
debutto, nel 1920, quando il compositore aveva 23 anni. Dopo le lodi di Mahler e Berg, Puccini, lo defini “la
piu forte speranza della nuova musicatedesca’ (si parlava prevalentemente di “tedesco” come area
linguistica: finché I’ avvento di Hitler spinse a distinguere piu nettamente fra Austria e Germania).


https://www.amazon.it/Last-Prodigy-Biography-Wolfgang-Korngold/dp/1574670298
https://www.amazon.it/Last-Prodigy-Biography-Wolfgang-Korngold/dp/1574670298
https://www.amazon.it/Dear-Papa-how-you-Korngolds/dp/3854765339




Gli anni seguenti dovevano pero riplasmare afondo la culturadei paesi germanofoni. Korngold padre efiglio
sembrano di huovo dar corpo non solo a uno stile musicale, ma anche a una curvatura mentale, che non a
caso Freud studiavain quegli anni: 1a negazione (Verneinung), opposta a unarealta che il soggetto non vuole
assolutamente accettare, anche se di fatti vi stagiavivendo.

In campo musicale, 1a“seconda scuola viennese’ bussava alla storia, malgrado Julius |la combattesse con
I”autorita di critico molto ascoltato. Per parte sua, il figlio comporra addirittura Vier kleine Karikaturen fur
Kinder (Quattro piccole caricature per bambini): altrettante derisioni di Bartok, Stravinskji, Hindemith e
Schonberg. Quest’ ultimo forse attirava caricature perché si era, un poco vanesiamente, impegnato ad
assicurare allamusicatedescail primato per i prossimi cento anni (“Con le mie innovazioni ho assicurato la
supremazia della musica tedesca per i prossimi cento anni”). In Germaniae Austria, i nuovi stili operistici
stravolgono latradizione, fino aincludereil jazz e motivi afro-americani (grande successo ottenne Johnny
spielt auf, di E. Krenek). | Korngold si oppongono inutilmente. Julius condanna questa musica “ negra’,
cadendo in un linguaggio sorprendentemente simile a quello delle pagine ufficiali del nazismo austriaco, che
la chiamavano “ negro-ebraica’.

Rapidamente come si era aperto, il “mercato” austro-tedesco si richiude per Erich Wolfgang Korngold. Con
I"avvento di Hitler nellavicina Germania, si trasferisce con lamoglie negli Stati Uniti, dove troveranno asilo
anchei suoi genitori.

Ma Korngold non s esilia solo in un altro continente. Di fronte alle novita artistiche e musicali resta
radicalmente legato a una concezione di arte pura: nutrimento psichico che non solo non cede ai nuovi
primati dell’impegno, ma che intenzionalmente si propone di “ trasportare” il pubblico lontano dalla realta.
Non s puo qui non avvertire un influsso di un atteggiamento fatto risalire, di solito, fino a Coleridge e
riproposto da Nietzsche: che allafine dell’ Ottocento, quando alla maggioranza sembrava ancoradi viverein
tempi dorati, aveva gia proclamato larealtainsopportabile. Wir haben die Kunst damit wir nicht an der
Wahrheit zugrunde gehen (“L’ arte serve anon schiantarci di fronte alla veritd’).

Lebiografie e le storie dellamusica parleranno di Korngold anche per un altro, epocale motivo. Negli Stati
Uniti egli entro nellaindustria cinematografica quando stava per sbocciare il sonoro. Ne divenne un maestro,
notissimo e temuto: anche perché interveniva non solo sulla musica, ma sull’ azione degli attori, sulla messa
in scena e cosi via.

Per il pubblico una vera esperienza profonda, che “trasporti” all’interno dello spettacol o sottraendo ala
realta, non puo essere una catena di montaggio di pezzi specialistici, per quanto raffinati o competenti. Pur
rifiutando I’ arte impegnata concepita da Benjamin o Brecht, Erich Korngold assumeva una posizione critica
simile.

Il cinemaavevainiziato mimando il teatro con mezzi infinitamente piu potenti. Lo stesso fara con lamusica.
Ma, salvo poche eccezioni, restera sempre piu “freddo”. Infatti, mentre torniamo volentieri ala stessa
tragedia di Shakespeare, 0 possiamo riascoltare unamusica quasi eternamente, anche il miglior film puo
essere visto solo un numero non infinito di volte. La carica umanacon cui ci “contagia’ non € limitata solo
dal fatto che |’ attore con laripetizione emoziona di meno perché, adifferenzadi quello teatrale o del
musicista, € sempre |0 stesso: anzi, e rappresentato dagli stessi fotogrammi, anche se la personareae nel
frattempo € invecchiata e st muove in modi diversi. L’ attore cinematografico potra anche diventare un
“divo”: machi imprimeil ritmo non & veramente lui. Egli ha meno spazio per unaimmedesimazione totale
nel personaggio. Il tempo dellaripresaverrainfinite volte interrotto, le scene saranno girate invertendo il loro
ordine per motivi materiali, le macchine —insieme aregisti e impresari —decideranno i ruoli degli uomini
anziché viceversa. La unita dello spettacolo — la sua qualita fondamental e, fin dalla definizione di Aristotele


http://www.aeiou.at/aeiou/musikkolleg/schoenberg/sb-schaf.htm
https://www.scribd.com/document/81907948/biographia-literaria-chapter14
https://www.amazon.it/frammenti-postumi-1888-1889-Friedrich-Nietzsche-Libri/s?k=frammenti+postumi+1888-1889.+Friedrich+Nietzsche&rh=n%253A411663031

nella Poetica —mancadall’ inizio: solo un pubblico ridotto a frittata— quello che oggi ascolta Beethoven sullo
smartphone — puo non accorgersene. Cosi come, anche se le tecniche ormai |o permetterebbero, la
registrazione di una sinfonia non puod essere interrotta e poi ripresada altri musicisti, fossero anche i

migliori.

Korngold compone musiche che di nuovo ricevono ampi plausi, per opere cinematografiche in cui addirittura
non s canta. Ma nulla puo contro I’ elefante ormai posato sulla sua scrivaniadi compositore: il peso
schiacciante dellatecnicaei grossi capitali necessari per 1a produzione cinematografica, che in virtu di
guesto si riservano I’ ultima parola. Korngold ritrovera a Hollywood lafama, resa piu dolce dalla ricchezza.
Non la creativita. Non cio che per lui eralamusica.

Quello che era stato un vertice della storia umana si erain buona parte auto-eliminato. Benjamin, Toller,
Zweig, Roth avevano scelto il suicidio — I’ ultimo usando I’ alcool a posto del veleno. Korngold, in un certo
senso, aveva simbolicamente scelto morte e rassegnazione gia prima del nazismo, con Die tote Sadt.
Sembrava cosl esser sopravvissuto co la sublimazione: cioé attraverso un altro processo studiato da Freud. In
guell’ opera aveva espresso molto del proprio inconscio. Naturale, quindi, che contenesse qual cosa che per lui
era profetico anche sul piano personale. Dopo la prima“morte” del mondo amato (una allusione alla cultura
d’inizio secolo), come Paul pensavadi ritrovare |I’amata perdutainsieme a creativita e gioiadi vivere, cosi
Erich Korngold spera, insieme amolti esuli ebrei, che una*“Mitteleuropa’ sprofondata riappaiain America:
in altre parole, che Los Angeles sia“sosia’ di Vienna, come Marietta avrebbe dovuto esserlo di Marie. Ma,
proprio come la nuova amata dell’ opera si rivela troppo frivola, cosi I’ autore sperimenta la delusione della
Hollywood mondana. Parte allora per una seconda, definitiva emigrazione, dalla quale nessuna nave o0 aereo
potrariportarlo a casa: si esilia nella amarezza del mondo interiore.

Nel 1949 Korngold provo atornare materialmente in Europa. Come genio della musica splendeva ancora. A
Parigi lo attendeval’invito personale a cenadel Duca di Windsor, ex-re d' Inghilterra col nome di Edoardo
VIII. A Viennail ricordo di lui eraancor piu profondo. Ma, ancora una volta, sommandosi ai rovesciamenti
di prima, altre catastrofi — parola greca che significa: ribaltamento — si erano sovrapposte a quelle seguite ala
Prima GuerraMondiale. Vienna era diventata ancora piu povera; e ancora piu fredda di fronte alle antiche
passioni. Korngold visito la Toscana di Puccini e, malgrado la sua scelta di non lavorare pit nel cinema,
discusse perfino il progetto di musicare un film con laalorairraggiungibile Anna Magnani (Carroll, p. 333).
Fece un’ altra concessione impensabile, aggiungendo sassofono e banjo ala sua opera Die Kathrin. Mail suo
tono erarimasto lirico. E I’ Austria, tormentata nell’ inconscio collettivo dalla sua partecipazione alla violenza
nazista contro gli ebrei, spesso s voltava con imbarazzo dall’ atra parte al nome di Korngold.

Dopo la seconda, ancor piu profonda devastazione dell’ Europa e dell’ umanita, dopo la raggiunta tranquillita
materiale, senza quella mentale, Korngold aveva cercato — ancora, ostinatamente — la cosa di cui non poteva
fare ameno: I’ Europa. In quegli anni un altro grande rappresentante di quella culturasi eratrovato a
decidere. George Steiner, aloramolto giovane, avevaricevuto offerte da universita americane e ne parlo con
suo padre. Il quale rispose che eralibero di decidere. Ma, se sceglieval’ America, aloraHitler avevavinto.

Korngold, invece, era a questo punto piu avanti negli anni e ben piu rassegnato: cosi, tornod in America. Non
sperava pill nel cinema. Ma continuava religiosamente a credere nellamusica. Quasi per caso il suo
testamento spirituale é rimasto incluso nella prefazione a libro di uno sconosciuto ammiratore (Caroll, p.
352), che portavail titolo Faith in music:


https://www.einaudi.it/catalogo-libri/problemi-contemporanei/bassa-risoluzione-massimo-mantellini-9788806233549/
https://www.einaudi.it/catalogo-libri/problemi-contemporanei/bassa-risoluzione-massimo-mantellini-9788806233549/
https://www.zeit.de/2014/17/george-steiner,

“ E ben difficile non esser dispiaciuti per come, in campo musicale, anzi in ogni ambito artistico, prevalgala
tendenza a spostarsi dalla bellezza verso la bruttezza, da cio che e nobile verso tutto quanto e repellente,

mal ato, agghiacciante. Personalmente, non credo affatto nellaingannevole idea secondo cui |’ arte deve
riflettere il suo tempo. Gli orrori delle guerre napoleoniche sono ben poco riconoscibili nelle composizioni di
Schubert 0 Beethoven [...]. Sono piu propenso a credere nell’ opposto: il vero artista crea distanziandosi dal
suo tempo, addirittura per un altro tempo”.

Chi hacolto il sentimento di Gliick das mir verblieb sa che il mondo di Erich Wolfgang Korngold non esiste
piu. E forse non eramai esistito. Tuttavia sa che, nel momento stesso in cui egli lacomponeva, esisteva

un’ aspirazione a quel mondo e una profondita nell’ immaginarlo sul palcoscenico. Cosadi cui la
bidimensionalita degli schermi e lafrettolosita del X X1 secolo sembrano non esser piu capaci. Fino ad oggi,
ma forse per sempre.

Notizia sul testo

Questo testo inedito é stato scritto da Luigi Zoja in occasione del convegno “ E.W. Korngold. La femme
fatale fra reincarnazione e desantificazione” tenuto al ridotto dei palchi Toscanini della Scala a Milano il 28
maggio 2019. L’ opera lirica Die Tote Stadt sarebbe stata rappresentata quella sera per la prima volta al
teatro milanese. L’ opera in tre quadri era andata in scena per la prima volta il 4 dicembre 1920 allo
Sadttheater di Amburgo ed era divenuta uno del maggiori successi di quel decennio.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




