DOPPIOZERO

Ritrovare se stess nell’ altro

Francesco Bellusci
20 Agosto 2019

Martin Heidegger ci hainsegnato che, con |’ esperienza enigmatica e intensa dell’ angoscia, non solo un
mondo di cose, strumenti, simboli, aspirazioni, affetti e persone, fino a quel momento familiare, ci appare
improvvisamente estraneo, inquietante. Emerge anche la coscienza dell’impossibilita di esistere al di fuori di
un qualsivoglia“mondo”, inteso come I’ orizzonte e lafonte per noi di senso e di cure. In altri termini,
apprendiamo qualcosa di fondamentale di noi stessi. Analogamente, ci puod capitare nellavitadi essere
umiliati o offesi, in gradi diversi, in forme diverse. Quale verita profonda comprendiamo, in tal caso, ancora
unavoltain negativo, di noi stessi? Il fatto che impariamo a costruirci come individui, dotati di qualitae
capacita, attraverso |’ approvazione o I’incoraggiamento dell’ altro, della considerazione sociale, in unaparola,
attraverso |’ esperienza del riconoscimento.

Con un gergo filosofico piu specialistico, si potrebbe dire che prendiamo coscienza delle condizioni
intersoggettive di ogni “soggettivazione”. Axel Honneth, I’ ultimo erede della“ scuola’ che fa capo al
prestigioso Istituto di ricerche sociali di Francoforte, che attualmente dirige, dopo il congedo di Jirgen
Habermas, haincentrato la maggior parte delle sue ricerche teoriche, come filosofo e sociologo, sul tema del
riconoscimento, compreso un ciclo di lezioni tenute di recente al Centre for Political Thought di Cambridge,
oraedite anchein Italiada Feltrinelli con il titolo: Riconoscimento. Storia di un’idea europea. |l percorso che
Honneth propone in queste lezioni € unaricostruzione “geofilosofica’ e storica puntigliosadel concetto di
riconoscimento, dallafine del Settecento a oggi, nelle aree culturali francese, inglese e tedesca, rilevandone
le sfumature semantiche diverse e tentando alafine di sopperire ai punti deboli del modello teorico piu
avanzato (ai suoi occhi, quello tedesco, nella fattispecie hegeliano, dove per la primavoltail concetto &
esplicitamente tematizzato) con i punti di forza degli altri due modelli. Attraverso il prismadi un’idea-
termine chiave del nostro vocabolario etico-politico e del nostro modo di descriverci, Honneth compie
praticamente un viaggio nel cuore della filosofia moderna e contemporanea, non tralasciando nessuna delle
sue figure centrali: Rousseau, Sartre, Lacan, Althusser, Hume, Smith, Stuart Mill, Kant, Fichte, Hegel.

Il confronto tradue o piu individui, che si attribuiscono reciprocamente valore e qualita, allestisce, dunque, la
scenadel rapporto intersoggettivo, ma genera anche un bisogno di riconoscimento sociale, una dipendenza
dal giudizio degli atri, che non &€ sempre stato apprezzato dai filosofi, ma ha suscitato anche sospetti e
stigmatizzazioni per |e sue conseguenze negative. E quel che si riscontratramolti pensatori di lingua
francese, con accenti simili, seppure a partire da premesse teoriche diverse. Come si sa, per Rousseau |’ uomo
e naturalmente buono ed € la societa a renderlo cattivo. Ed € la vita social e a soppiantare nell’ uomo il

natural e e benigno amour de soi, che c¢i rende anche capaci di immedesimarci e solidarizzare con |’ altro, con
I"amour propre che ci spinge invece ad agire in funzione dell’ approvazione e della stima altrui, cercando di
distinguerci, di primeggiare, anche dissimulando qualita e carattere. La confermae il riconoscimento dei
nostri simili, trasformati in un giudice interiore, finiscono cosi per ingannarci su noi stessi, distoglierci dalla
ricercainteriore e dalla conoscenza adeguata del proprio lo, immettendoci in una spirale di inautenticita.
Duecento anni piu tardi, senzariferirsi alla contrapposizione astrattatra“uomo di natura’ e homme de


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/ritrovare-se-stessi-nellaltro
https://test.doppiozero.com/francesco-bellusci

I"homme del filosofo ginevrino, ma affilando le armi di una nuova filosofia della coscienza e degli atti
intenzionali di ascendenza husserliana, Sartre giunge a conclusioni altrettanto scettiche sull’ incontro
intersoggettivo. Per |’ autore del capolavoro novecentesco L’ essere eil nulla, per il quale il soggetto cosciente
e un “essere-per-s€”, sempre a di ladi se stesso, aperto alla possibilita, in movimento ein azione verso il
futuro, ‘nullificatore’ permanente della sua condizione, adifferenza degli altri enti che sono chiusi e fissati

nel loro opaco “in-sé&”, questo soggetto e destinato, nell’ incontro con I’ altro, ad avere un’ esperienza
ambivalente e perturbante.

Nel momento in cui e “guardato” o “interpellato” dall’ atro, immediatamente, scopre di esistere con gli altri,
S sente riconosciuto e riconosce nell’ altro un altro “per-s€’, che liberamente posail suo sguardo su di lui.
Ma, nello stesso momento, da quello sguardo o appello s sente fissato, cristallizzato, in acune proprieta,
caratteristiche, viene ridotto aun “in-s€”, auna pura“cosa’. Ecco perché “I’inferno sono gli atri”, come dice
Sartre nel drammateatrale A porte chiuse. Sia per Rousseau, sia per Sartre, che si focalizzano piu sul lato
cognitivo che su quello morale del riconoscimento, il rapporto intersoggettivo comporta, dunque, una perdita
di sé daparte del soggetto “riconosciuto”. Alla diffidenzafrancese per I’ intersoggettivita umana, a causa
della mancanzainesorabile di trasparenza o del pericolo di reificazione che vi sarebbero implicati, fada
contraltare la considerazione positivain areainglese, in cui spicca Adam Smith con la sua Theory of Moral
Sentiments.

Per Smith il bisogno di riconoscimento sociale nasce innanzitutto dal desiderio di unirci emotivamente e
vitalmente all’ altro, veicolato dall’ inclinazione naturale alla sympathy, che ci consente di diventare empatici
con I’ atro e di giudicare come moral mente accettabili o riprovevoli le azioni di qualcuno proprio in base agli



stati emotivi che esse provocano nel suo destinatario. Questo ci porta a controllare il nostro comportamento e
le nostre reazioni emotive, nel rapporto con gli altri, sullabase di uno “ spettatore” imparziale, generalizzato,
idealizzato, o della comunitaintera, assunti come un giudice interiore, a cui Si riconosce appunto un’ autorita
regolativa. Muovendoci con la preoccupazione dellalode o del biasimo di un soggetto-altro, sicuramente
adotteremo un comportamento orientato al bene comune, secondo Smith, intenzionati, come siamo, a
soddisfare quel bisogno di essere socialmente apprezzati, a cui anche John Stuart Mill dara piena
cittadinanza, accanto ad altri “sentimenti morali”, nellasuarevisione dei concetti di utilita e di felicita del
primo utilitarismo. Ma é con |’ area tedesca che il tema del riconoscimento € per la prima voltainteso come
atto simultaneo e reciproco tra due soggetti e tocca a Kant “abbozzarlo”, trasformando |o spettatore
imparziale di Smith, concepito dal filosofo scozzese come la somma introiettata del maggior numero di punti
di vistaaltrui, nellaragione che dettalalegge morale e introducendo il temadel ‘rispetto’, che e suscitato
non tanto dallalegge morale in s&, quanto dall’ esempio e dagli sforzi compiuti dagli atri per corrispondervi,
assunti a sua volta come incentivo arispettarla e attuarla.

Ma, se per Kant diventiamo coscienti della nostra capacita di autodeterminazione morale, ovvero della nostra
liberta, nel momento in cui ci confrontiamo con la materiainerte e ci contrapponiamo alle nostre inclinazioni
sensibili, agli istinti naturali, per Fichte questo avviene solo nel rapporto comunicativo con un altro soggetto,
di cui il rispetto diventa un presupposto necessario. In atri termini, senzaincontrare altri esseri “spirituali”,
razionali, liberi, attivi come noi, sarebbe impossibile prendere autocoscienza della nostra spiritualita,
razionalita, liberta, attivita. Un evento decisivo, a cui Fichte dedica un libro intero: il Fondamento del diritto
naturale secondo i principi della dottrina della scienza del 1796. Quest’incontro si realizza secondo Fichte
guando I’atro c’inviaun appello ad agire, in cui I’interpellante limitail proprio “amor proprio” mettendosi in
attesa dellarisposta libera dell’ interpellato, che, a suavolta, pud mettersi all’ altezza dell’ appello, pero, se
limitalasualibertd, selimitai suoi interessi egoistici, facendo spazio ai potenziali interessi del soggetto
interpellato. Insomma, saremo riconosciuti dall’ altro, se lo riconosceremo; saremo trattati come degli esseri
liberi, se tratteremo I’ altro come un essere libero.

Tocchera a Hegel riprendere eriformulare I’ idea espressa dal padre nobile dell’ idealismo tedesco sul
riconoscimento reciproco come condizione costitutiva di una soggettivita libera e del rapporto sociale stesso,
calando il teatro intersoggettivo fichtiano nelle forme della vita concreta e storica, nell’ interfacciarsi di
personein carne e 0ssa.

Lo faprimariferendosi, sotto I’influsso dell’ amico Holderlin, all’ esperienza esemplare dell’ amore, dove
ciascuno dei due amanti accoglie e promuove, autolimitandosi, i desideri e gli interessi dell’ altro, poi ai
contesti istituzionali “reali” e “oggettivi” (lafamiglia, lasocietacivile, lo stato), che mediano i processi e gli
atti di riconoscimento reciproco di valore, attributi, diritti, trale persone. Quando questi contesti non
consentono un riconoscimento paritario (come nel caso celeberrimo del rapporto servo-signore descritto nella
Fenomenologia dello spirito), inevitabilmente si generano pero conflitti e lotte per il riconoscimento, in cui
un soggetto rivendical’ esigenza di realizzare a pieno la sua autonomia. In questo senso, secondo Honneth,
Hegel eI’ unico a cogliere nel nostro bisogno di riconoscimento sociale anche |’ esca di conflitti non risolubili,
di un confronto sempre negoziabile, che rinnova continuamente e storicamente gli ambiti di riconoscimento e
il numero dei soggetti in inclusi. Ma Honneth ammette che il modello hegeliano pud essere integrato con
la“diffidenza’ di autori come Althusser, che ci fanno vedere I’ ombradi rapporti di dominio dietro i rapporti
di riconoscimento, soprattutto in quelli in cui le persone interiorizzano come “naturali” qualita e attributi
assegnati in origine socialmente e convenzionalmente. In ogni caso, sia Fichte, saHegel, sono i primi a
comprendere chiaramente come sia possibile convivere in modo regolato solo se ci riconosciamo
reciprocamente come coautori e giudici legittimi dell’ adeguatezza e dell’ applicazione delle norme condivise.



In questo excursus, Honneth non trascura di analizzare, infine, in modo originale, anche le condizioni
socioculturali che possono spiegarei diversi approcci teorici al temadel riconoscimento: latradizione
statalista opprimente e la lotta per gli “onori” in Franciasin dai tempi dell’ ancien régime; la necessita di
porre un argine alla mentalita pervasiva dell’ homo oeconomicus nell’ Inghilterra della prima rivoluzione
industriale; una borghesia culturalmente emancipata desiderosa di esserlo anche politicamente, nella
Germaniatra XV Il e X1X secolo. Un excursus storico-filosofico che, per come € sviluppato, pud avere un
messaggio per I’oggi. In un momento nel quale, infatti, la propaganda politica tenta di reimporre
ambiguamente nella comunicazione sociale termini olistici come ‘ popol0’, ‘nazione’, ‘ sovranitd, il libro di
Axel Honneth ci ricorda indirettamente che la democrazia, cosi come é nata e cosi come si e evoluta

nell’ Europa moderna, non esiste all’infuori degli individui, del “culto dell’individuo” sancito da norme
giuridiche e sociali, e della disposizione delle persone a definirsi e a percepirsi nellaloro integrita assumendo
la prospettiva di altre persone, rivolgendo agli altri la propriarichiestadi riconoscimento.

Se, dunque, abbiamo a cuore il futuro della democrazia e dello stato di diritto in Europa, dobbiamo prenderci
curanon solo dei problemi di ingegneriaistituzionale, ma sorvegliare le patologie striscianti che possono
aggredire la personalita degli individui e le distorsioni che possono aterare e rendere fragili o fittizie le forme
di riconoscimento reciproco, aprendo il varco a opportunismo, strumentalizzazione, disprezzo, umiliazione,
strategie latenti di dominio. Un libro nel quale, se volessimo aggiungere rapidamente e conclusivamente
qualcosa dell’ area culturale italiana (assente), sul temadel riconoscimento, lo potremmo fare con le parole

del poeta Rocco Scotellaro: “l1o e gli altri:/ questo e ’amore eI’ odio/ aspettare la condanna di vivere insieme/
eternamente con chi da fastidio/ o volere la condanna con chi da pace. /Ma quando nessuno puo salvarti/ e
venutal’ ora dell’ amore e della morte”.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




AXEL HONNETH
Riconoscimento

Storia di un’idea europea

<

Campi
del sapere

Feltrinelli




