DOPPIOZERO

Oltreil giardino

Ugo Morélli
26 Agosto 2019

ettt 11
.l.l[llﬂ

bl i
T i
bttt 0 U = ==
:::::::.llllll"m“

ERNERNER
EENNEENNEEENNE
EEEEENEENEEERND
EEENNUEENENEEE
EEERENNEREEERE
EERENNENNENENN
EEEEEENENENRNEN .
ENNNERENRNEENER
EENEEEENENENER
EEEEEENEEREENE
ENENENDRENONEN
EENNERENREEAEN
FEEEREENNENENE
EEEEENEEEENNNE
FEEENENENNNNEE

N 5 5 ¢ §F § 8 B N & B 3 8 ° °§

L

LE & &8 & & & _ &8 &5 _&_0§_J ==
EEEEEEEEE= : . —-.
= = . =

—mm oy
—— 1

I

Foto di Olivo Barbieri.

“Einnoi chei paesaggi hanno paesaggio.
Percio seli immagino li creo;

Seli creo esistono;

Seesistono i vedo. [...]

Cio che vediamo


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/oltre-il-giardino
https://test.doppiozero.com/ugo-morelli

Non é cio che vediamo,
Ma cio che slamo”.

[Fernando Pessoa]

La potenza poetica di Fernando Pessoa, distillain pochi versi lacomplessita di un’interavisione del
paesaggio, attualizzandola, nel tempo in cui siamo allaricercadi una concezione e di unaprass del
paesaggio che ce lo faccia riconoscere come |o spazio della nostra vita. A pensarci bene, i passi che
muoviamo in un luogo, qualsiasi luogo, anche quello delle nostre origini, sono semprei primi passi. Quel
luogo per noi diventa paesaggio muovendoci in e traducendolo nel significato che assume per noi. Non
perchéil luogo non esista, per cosi dire, in & main quanto € dandogli un significato che diventa quel che
diventa per noi. Esseri che con |’ evoluzione hanno acquisito il comportamento simbolico e, prima ancora,
esseri che s muovono nello spazio, noi umani accediamo a mondo con |’ esperienza del movimento e
dandogli significato. Da syn, «con», «insieme», e ballo, «metto», «pongo», deriva «mettere insieme»,
«unire», «congiungere», noi esseri simbolici mettiamo insieme luoghi e significati come condizione stessa
per conoscere il mondo di cui silamo parte. Congiungendo luoghi e significati, mentre ci muoviamo in uno
spazio, noi diventiamo il paesaggio di cui siamo parte. Viviamo cioe un’ esperienza estetica, nel duplice senso
di esperienza sensibile (aisthesis) e di interrogazione filosofica sull’ esperienza che stiamo facendo. E
possibile, percio, sostenere che il paesaggio per noi € sempre un paesaggio artificiale, fatto ad arte, che
emerge dalla nostra el aborazione simbolica e semantica dei luoghi in cui viviamo e che osserviamo. Il
paesaggio €, forse, qualcosa di oltre queste considerazioni, pur importanti. Ovvero, non € solo lo sfondo delle
nostre azioni, malafiguradi cio che siamo: ci accorgiamo oggi come non mai di essere parte della natura e
allorale nostre azioni ei nostri movimenti in un ambiente ci fanno essere quell’ ambiente che concorriamo a
creare, agendo in esso, bevendo I’ acqua, respirando I’ aria, mangiando il cibo, creando il nostro nido. Siamo
di fronte a un ripensamento necessario che ci induca, finalmente, a disporci a unarelazione diversa fra esseri
viventi, noi terrestri, e lanatura. Fratutti gli esseri terrestri quel ripensamento tocca a noi che disponiamo
della capacita non solo di fare, madi pensareil fare, maanche perché in ragione di quella capacita abbiamo
agito creando le condizioni che oggi mettono arischio la nostra sopravvivenza. Allorail paesaggio cambiadi
statuto: smette di diventare solo I’ oggetto della nostra contemplazione e della nostra osservazione a distanza,
e diventa condizione della nostra stessa vita; smette di essere solo intorno anoi per diventare interno anoi.
“Trasformare il mondo in un giardino eil giardino in un mondo” €l proposito che sostiene Massimo Venturi
Ferriolo col suo nuovo libro, Oltreil giardino. Filosofia di paesaggio, Einaudi, Torino 2019. Ogni luogo é
paesaggio per noi, se si sceglie come pare indispensabile sia sul piano analitico che pratico, essendo noi
animali territoriali che si interrogano su se stessi e sul mondo e agiscono nel mondo nelle foreste di simboli
che creiamo e nellavarieta cangiante dei significati che attribuiamo agli atri e alle cose. “Perché ¢’ é un’aura
in ogni luogo, un linguaggio non detto che si impara ad ascoltare”, ha scritto recentemente Paolo Pagani nel
suo originale godibile libro | luoghi del pensiero. Dove sono nate e idee che hanno cambiato il mondo, Neri
Pozza, Vicenza 2019. Ne sette itinerari, dai luoghi di Spinoza a quelli di Wittgenstein, tragli altri, che
Pagani traccia, vi sono le interdipendenze, le risonanze, trala storia delle idee generate dai loro autori el
luoghi dellaloro vita, in un viaggio allo stesso tempo affascinante e denso di scoperte.



Massimo Venturi Ferriolo
Oltre il giardino

Filosofia di paesaggio

Trasformare il mondo in un giar-
dino e il giardino in un mondo. 1l
giardino € immagine e metafora
del vivere in armonia per disporsi
a una relazione, che va ripensata,
fra uomini, animali e natura.




Contoni filosofici e epici di finissima portata Venturi Ferriolo, cosi come ci aveva abituato in testi precedenti
quali, tragli altri, Etiche del paesaggio. Il progetto del mondo umano, Editori Riuniti, Roma 2002; Percepire
paesaggi. La potenza dello sguardo, Bollati Boringhieri, Torino 2009, e Paesaggi in movimento. Per

un’ estetica della trasformazione, DeriveApprodi, Roma 2016, procede verso una concezione del paesaggio
chevaoltreil giardino elo sguardo. Pur persistendo |’ attenzione alla percezione e ala passione della visione,
in questo testo il paesaggio divental’ oggetto privilegiato di una necessitaimpellente: un nuovo patto con la
natura madre. Quel patto tocca a noi umani stipularlo: utilizzando le possibilita di una cultura che ci precede
e distingue. “Nelle antiche lingue mediterranee’, scrive |’ autore, “un’ unica parola nominavail giardino eil
grembo femminile, recinto dell’amore e fonte dellavita’ [p. 8]. Il riconoscimento della dimensione vitale del
paesaggio connessa ala nostra origine e al nostro corpo in movimento é esplicito, quando Venturi Ferriolo
scrive: “Lavitaé movimento, trasformazione, come il mondo, come la natura stessa nel suo senso concreto di
«generare, produrre, fiorire» [ivi]. La critica alla separazione dualistica tra natura e cultura, sviluppatain tutto
il testo, éforieradi unavisione di sintesi del mondo della vita che assume ariferimento la specificita
biologica dell’ umanita, considerando la cultura un fatto naturale perché fa semplicemente parte dell’ identita
biologica della specie umana. Secondo Venturi Ferriolo, che poneil giardino a metafora della vivibilita stessa
per noi umani sulla Terramadre, lafilosofiadel giardino, unitaaquella dell’ abitare e, quindi, dell’ esistenza,
fuoriesce dal moderno dissidio natura/cultura, ritenuto ormai obsoleto e dannoso, per unavisione unitaria
realmente complessiva della vita quale totalita del mondo, di natura e cultura. Scrive |’ autore: “Curare il
territorio nel senso di riappropriazione della cultura che precede la natura e le appartiene al di ladi ogni
separazione, come dimostrano gli antropologi che accompagnano le nostre riflessioni. La nostra moderna
storiaintellettuale e vittima di una costante separazione, un dualismo progressivo che hainvestito molti
campi dalla scienza alla politica. Consolidando I’ artificio si € creata all’ interno stesso della natura una
fratturacon il naturale” [p. 14]. Lacultura puo concorrere a creare quella che |’ autore chiama un’“ utopia
dellamisura’ ispirata alla condizione naturale dell’ uomo bisognoso di abitare, in risposta alla nostalgia del
grembo materno, del recupero del desiderio di restarvi o tornarvi a sicuro.

Lacondizione e considerare finalmente il paesaggio come una proprieta emergente a punto di connessione
tramondo interno e mondo esterno con la mediazione dell’immaginazione, come abbiamo provato ad
argomentare in Mente e paesaggio. Unateoria della vivibilita, Bollati Boringhieri, Torino 2011.



":'
<

Ugo Morelli

MENTE E PAESAGGIO

Una teoria della vivibilita



Per questo vi sono alcune condizioni necessarie che Venturi Ferriolo trattafin dall’inizio del suo libro con
profondita e richiami che vengono fin dalle origini della nostra civiltd. Un ruolo di non poco conto é
assegnato al mito e alla sua presenza fondativa della nostra storia e della nostra esperienza. Laterra su cui
I’uomo cammina, sostiene Venturi Ferriolo, € unadea, TerraMadre nutrice di tutti gli esseri, dai molti nomi
e aspetti del principio femminile di ogni formadi generazione, cioe la Physis, il giardino planetario dove
cresce ogni formadi vita. Risalendo alle origini greche del rapporto uomo-natura e considerando le cristiane
di quello che egli chiamail “verbo cartesiano”, alla base della scienza e della tecnica odierna, I’ autore
sottopone a critica lo sfruttamento senza freni della natura da parte dell’ uomo. Solo recentemente ci siamo
resi conto del prezzo elevato che stiamo pagando per |e scelte fatte e iniziamo a chiederci cosa sia possibile
fare. “1l suggerimento”, scrive Venturi Ferriolo, “viene ancora dal mondo greco con il frammento DK 68B33
di Democrito”: «la natura e I’ educazione sono assai simili perché I’ educazione trasformal’ uomo e
trasformandol o ne costituisce la natura»”. Proporre un’“ ostinata filosofia” e I’ intento dell’ autore, il quale
sostiene cheil filosofo deve possedere la capacita estetica del poeta per aspirare alla bellezza nel suo senso
compiuto, nell’ unita dell’ uomo e della natura. Ogni approccio paesaggistico ed ecologico e per sua stessa
natura sociale e deve tenere conto non solo dell’ equilibrio ambientale, ma associare lavivibilitaala
distribuzione dellaricchezza all’ interno di una societa. “Lafilosofiadel giardino non accoglie affatto
un’ecologiadi classe e unatranquillita artificiale giustificata da un presunto miglioramento dell’ aria che
respiriamo, paragonabile a un recupero dellafunzione di alcuni ettari di bosco da collocarein cittd” [p. 27].
Laricercariguarda, invece, le condizioni di unareale politica ecologica basata sulla metaforadel giardinoin
guanto sistema complesso di relazioni indirizzate amigliorare la vita sociale e ambientale, tendendo al
benessere universale, planetario dell’ esistenza, “ senza surrogati verdi”. Per perseguire un obiettivo cosi
impegnativo e ambizioso, secondo Venturi Ferriolo, “dobbiamo rimboccarci le maniche” ristabilendo il
riconoscimento del paesaggio e rinsaldando la narrativita di un luogo.

Il richiamo alla narrazione che |’ autore fa, appare di particolare importanza, in quanto il paesaggio trovanella
narrazione unadelle sue principali dimensioni fenomenologiche ed esperienziali. Avendo a che fare con

I esperienza estetica, intesa come struttura di legame tranoi umani e il mondo, quell’ esperienza diventa
riconoscibile nel momento in cui e condivisa nell’ intersoggettivita. Nella condivisione, la narrazione diviene
laviaper conoscere e vivere il mondo eil paesaggio e non solo per descriverli. Venturi Ferriolo, infatti,
collocala narrazione tra le cinque condizioni che egli identifica nel processo di alleanzatra esseri umani e
paesaggio. A partire dallavisibilita, 1o spazio dello sguardo, che deve cogliere latemporalita dellatrama del
paesaggio nella suatrasformazione, in cui si coglie latemporaneita e quindi la connessione con altre epoche
e con lastoriadei luoghi, fino all’ accessibilita all’ accadere del paesaggio e alla sua scopertae, quindi, alla
narrazione [p. 33]. Occupandosi di una*“pedagogia per la casacomune’, I’ autore affrontail limite con cui s
utilizzail concetto di “ambiente”, chiarendo un aspetto che tradisce un’intera tradizione e un modo diffuso di
pensare e agire. “La parola ambiente, utilizzata per indicare il nostro circondario, tradisce la non
appartenenza dell’ essere umano a quest’insieme. Egli si pone di qua, a di sopra, non con” [p. 43]. Un punto
essenziale questo, dal momento che non solo I’ ambiente e |” espressione ecol ogica degli esseri che lo creano
vivendolo, mapors “con” incontra resistenze e difese potentissime da parte di noi umani, in quanto

I” elaborazione della ferita narcisistica derivante dalla deposizione di supremazia rispetto al resto del sistema
vivente e particolarmente impegnativa dolorosa. Se, in base al progetto di ecol ogia umanista auspicato da
Venturi Ferriolo, I'intera umanita deve diventare giardiniera del pianeta, quella elaborazione & quanto mai
necessaria.

Sottoposto acriticail costrutto di sostenibilitd, considerato un tentativo di mantenere I’ equivalenzatra
sviluppo e crescita, dal libro emerge I’importanza di considerareil ruolo e il contributo che possono venirci
da culture diverse da quelle occidentali per cercare vie di vivibilita possibile. Secondo I’ autore, il mondo



giardino alimentalo spirito di due costituzioni di paesi sudamericani, I’ Ecuador e la Colombia. In quel paes
vive ancora, nonostante i guasti del colonialismo, il mito dellaMadre Terra che, in lingua quechua si
definisce Pachamama, una divinitaimmanente protettrice che esige reciprocita e non ha dimora perché e la
stessavita. Laregola etica di base che scaturisce da questo mito riguardail buon vivere e la piena vita non
limitati agli esseri umani ma riguardante tutti gli esseri viventi e la convivenzadi tutti gli elementi della
natura [p. 55]. La presentazione al’ Onu, da parte del presidente boliviano Evo Morales, della bozza della
Dichiarazione dei Diritti della Madre Terra rientrain questi orientamenti e in queste scelte. Si tratta di
adeguare latecnicaa questi principi e non di negarla e allo stesso tempo di porre a centro la relazione per un
futuro basato sulla relazione rispettosa tratutti gli esseri. Lo scopo di trasformare in giardino il mondo e
approfondito nel capitoli del libro che si occupano dell’ infinito ssmbolico del giardino e del desiderio come
attivatore del possibile umano. Quel possibile dipende dall’ espressione della poiesis, della capacita di fare
umanain quanto, come sostiene Venturi Ferriolo: “1l poetaéil cuore eil giardino il teatro del mondo, dove
osserviamo le relazioni che garantiscono la vita dell’ uomo interconnessa con gli altri elementi animali,
vegetali e minerali, che fanno del giardino il luogo profondo e vero del riconoscimento” [p. 119].

La passione dell’ autore assume toni classici e si ricongiunge con le atmosfere di osservazione e andlisi della
vita e della natura che richiamano prospettive olistiche come quella di Alexander von Humbol dt,
naturalmente allatemperatura del presente. Von Humboldt, in Quadri della natura, Codice edizione, Torino
2018, auspicavachei suoi “Quadri” potessero fornire a lettore una parte del piacere che una mente ricettiva
trova nella contemplazione della natura, nellainterconnessione delle sue forze, nellarelazione
interdipendente delle parti. Venturi Ferriolo esprime una narrazione contagiosa che indice ad assumers la
responsabilita del presente. Cosi come avon Humbolt viene riconosciuta |’ invenzione del moderno concetto
di paesaggio, certamente Venturi Ferriolo pone le basi per la necessaria attualizzazione di quel concetto.

Ne ricaviamo la conferma che il paesaggio € come lalingua madre: non decidiamo di apprenderlané
possiamo non apprenderla; non possiamo decidere intenzionalmente di non capirla; non possiamo dire di non
appartenervi; non possiamo dire che non la conosciamo; non possiamo conoscere altre lingue se non a partire
da quellache ci hareso animali di parola. Come lalinguamadre, il paesaggio € originario. Alloracome mai
siamo cosl impegnati a considerare il paesaggio della nostra vita solo come lo sfondo fungibile delle nostre
scelte, la quinta teatral e intercambiabile della nostra pervasivita senza limiti? Uno sfondo che diviene sempre
piu ristretto e mortificato, paradossalmente separato dalla nostra esistenza. Eppure il paesaggio e dentro di
noi e intorno anoi; €il frutto delle nostre proiezioni e lo introiettiamo divenendo quello che siamo nella
nostra continua individuazione. Inizia nelle nostre connessioni sinaptiche, laddove prende formala nostra
mente incarnata, situata ed estesa, e giunge fino a dove la nostraimmaginazione ci conduce. Si estende fino
ai segnali ultimi che ci sono giunti da VVoyager 1, mentre havarcato la pellicola dell’ eliosfera ed e entrato
nello spazio siderale, dopo 38 anni dal lancio e oltre 19 miliardi di chilometri percors. L’infinitamente
piccol o delle nostre connessioni sinaptiche che ci permettono di immaginare e vivereil paesaggio e lamusica
dell’infinito che ci giunge dal cosmo, sono il paesaggio della nostra vita. Uscito dalle turbolenze

dell’ eliosfera e incontrando i primi raggi cosmici intergalattici, Voyager non ci parlerapiu con i suoi segnali
che impiegano 15 ore araggiungerci. Varcando i confini dell’ignoto, non ci invierapiu i “suoni del silenzio”
provenienti dallo spazio e mai ascoltati primad’ ora. Andraverso I’infinito portando con séi segni di noi
umani, dal teorema di Pitagorainciso su unalastradi rame placcatain oro, allamusicadi Mozart. Avra pero
esteso il nostro paesaggio, il paesaggio dellanostravita. Noi piccoli esseri nell’ universo infinito possiamo
ricavarne un’ etica della finitudine e curare il mondo come la nostra casa, il nostro giardino, o smarrirci nella
ferita narcisistica che ci fa vivere lafinitudine come una perdita di onnipotenza. Ma era ed € I’ onnipotenza di
Prometeo la finzione, con le sue conseguenze tragiche e distruttive. Un peccato di onnipotenza, forseil piu
grave dei peccati, ci ha portato e ancoraci porta, atrasgredire un principio etico su cui potremmo essere tutti
d’ accordo: smettere di distruggere il nostro luogo di nascita, |’ unica nostra dimora presente e futura. La
mente cosciente di noi esseri umani non puo funzionare senza storie e senza dare significato a quelle storie.



Avremmo bisogno di una sacralita, di unareligio, capace di narrare storie che risarciscano il dualismo e la
separazione che abbiamo operato tranoi e la natura, ritenendoci soprale parti, e misconoscendo il semplice
fatto che siamo parte del tutto. Narrino allorai poeti la nostra appartenente finitudine! Cantino alfine, ora che
sappiamo di sapere che siamo parte del tutto, la bellezza di essere natura, di essere gli alberi con cui
respiriamo, di essere acqua di cui siamo fatti, di essere aria, di essere terra, di essere animali tragli animali,
di essere unabelladifferenzatrale differenze. Ci aiuti laletteratura, ci aiuti la poesiaa generare una
mitopoiesi del limite. Del resto era stato Roland Barthes, nellalezione inaugurale al Collége de France del 7
gennaio 1977, a sostenere: “La scienza e rozza, lavita é sottile, ed € per correggere guesta distanza che la
letteratura ci interessa’. Antonio Tabucchi, nel libro postumo appena pubblicato, Di tutto resta un poco,
scrive: “Laletteratura e sostanzialmente questo: una visione del mondo differente da quellaimposta dal
pensiero dominante, o per meglio dire dal pensiero a potere, qualsiasi esso sia”. Scrive Daniele Del Giudice
nel suo ultimo libro, In questa luce: “Ogni secolo hale sue rovine e un suo modo di metterle in immagine
facendone paesaggio”. (.....) “E’ comunque il paesaggio che ci & dato, una compresenza grottesca di naturale
e artificiale, un fondale della quantita e dei suoi resti; difficilmente tale paesaggio potrebbe consentire quella
triangolazione tra Natura, 10 osservante e consapevolezza di una Divinita diffusa che garantivala
pacificazione dell’ animo romantico. Tuttavia sono i luoghi dove viviamo i nostri rapporti con gli altri, e
dove, pur con ogni atrove nellafantasia o nella nostalgia, ambientiamo i nostri sentimenti”. Da sola quella
triangolazione non emerge. Eppure noi ¢i possiamo provare: siamo mitopoietici. Creiamo miti come vie per
conoscere e vivere il mondo.

Amitav Ghosh in La grande cecita, neri Pozza, Vicenza 2017, [vedi U. Morélli, Esercita il dubbio e stai a
vedere cosa ti offreil caso, doppiozero, 25 agosto 2017], sollecitai narratori a sostenere la creazione di una
nuova mitopoiesi basata sul dialogo esseri umani-natura. La buona novella é che esiste lamitopoiesi: i miti si
creano. Lamitopoiesi puo essere |’ utero, lagenes di un mito mite. “11 mito e una parola’, ha scritto sempre
Roland Barthes. I| mito da generare risponde alla parolalimite. Si toccano due volte le labbra quando s dice
mamma. Si toccano unavolta quando s dice mite. La parola limite contiene la parola mite. Allora possiamo
impegnarci a creare un mito mite. Diventiamo finalmente attenti, dell’ attenzione avivere nel limite, I’ unica
che ci puo aiutare ad accorgerci del mondo e di noi nel mondo; dell’ attenzione, madre della considerazione.
Parola magica, la parola considerazione: da cum-sidera (intorno ale stelle), indica bene la nostra capacita di
autoelevazione semantica. Per vedere il limite e viverlo ci vuole I’ atezza della nostra attenzione
considerante. L’ attenzione considerante &, del resto, lamadre della poiesis, del “fare poetico”. E, come
sempre, nessuno o dice meglio del poeti che, secondo Luigi Pagliarani, vivono al di sopradelle proprie
possihilita. Ascoltiamo insieme, lalezione di attenzione di Wis?awa Szymborska:

Disattenzione

leri mi sono comportata male nel cosmo.
Ho passato tutto il giorno senza fare
domande,

senza stupirmi di niente.

Ho svolto attivita quotidiane,
come se cio fosse tutto il dovuto.

Inspirazione, espirazione, un passo dopo
I”altro, incombenze,
ma senza un pensiero che andasse pitin la



dell’uscire di casa e del tornarmene a casa.

I1' mondo avrebbe potuto essere preso per
un mondo folle,
eiol’ho preso solo per uso ordinario.

Nessun come e perché —
e da dove é saltato fuori uno cosi —
e achegli servono tanti dettagli in movimento.

Ero come un chiodo piantato troppo in
superficie nel muro

oppure
(e qui un paragone che mi € mancato).

Uno dopo I’ altro avvenivano cambiamenti
perfino nell’ambito ristretto d' un batter
d occhio.

Su un tavolo pit giovane da una mano d'un
giorno piu giovane
il pane di ieri eratagliato diversamente.

Le nuvole erano come non mai e la pioggia
era come non mai,
poiché dopotutto cadeva con gocce diverse.

Laterra giravaintorno al proprio asse,
ma gia in uno spazo lasciato per sempre.

E durato 24 ore buone.
1440 minuti di occasioni.
86.400 secondi in visione.

Il savoir-vivre cosmico,

bencheé taccia sul nostro conto,

tuttavia esige qualcosa da noi:

un po’ di attenzione, qualche frase di Pascal
€ una partecipazone stupita a questo gioco
con regole ignote.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




ALEXANDER
VON HUMBOLDT

QUADRI

DELLA
NATURA

exdice |

nnnnnnnn



