
 

Sebald. Anatomia della memoria 
Roberto Gilodi
6 Settembre 2019

Ad una domanda della scrittrice Eleanor Wachtel su come definirebbe i suoi quattro racconti de Gli emigrati
Sebald risponde che a lui interessano gli angoli di osservazione e paragona la sua narrazione a un periscopio
che osserva relazioni tra le molteplici prospettive che si offrono alla sua paziente esplorazione. 

Individuare relazioni e ricostruire immagini a partire da minuti particolari con un lavoro di accumulo e di
ricostruzione è la modalità che domina tutte le scritture sebaldiane, in particolare i suoi romanzi a partire da
Vertigini (1990) e poi Gli emigrati (1992), Gli anelli di Saturno (1995) fino ad Austerlitz, il romanzo uscito
postumo nel 2001. La sua è stata definita una narrativa della memoria perché la sua ricerca letteraria appare
come un tentativo di disinnescare i meccanismi della rimozione – individuale e collettiva – per consentire
alla coscienza di riportare alla luce esperienze, ricordi, momenti di un passato spesso doloroso. 

 

Il fantasma della memoria. Conversazioni con W.G. Sebald a cura di Lynne Sharon Schwartz uscito nel 2007
negli Stati Uniti da Seven Stories Press e ora da Treccani con una prefazione di Filippo Tuena è un libro che
propone, accanto ad alcune conversazioni con lo scrittore tedesco, le testimonianze critiche di scrittori e poeti
come Tim Parks, Michael Hofmann, Ruth Franklin, Charles Simic.

Il filo conduttore che domina le dichiarazioni rese dallo scrittore tedesco nelle interviste ma che emerge con
toni e accenti diversi anche nei testi critici è il trattamento narrativo del tempo: un tempo che è storico,
violento, inconoscibile e inesorabilmente distruttivo. Negli Emigrati e in Austerlitz, i due libri che hanno reso
celebre Sebald negli Stati Uniti, questo tempo tentacolare e perversamente rizomatico è quello del male
assoluto, il tempo della Shoah. Il lavoro di scavo narrativo su questo orrore nascosto nelle pieghe del rimosso
dei protagonisti ha fatto diventare Sebald nel giro di pochi anni, sul finire degli anni Novanta, “uno scrittore
indispensabile, uno di quelli di cui non si può fare a meno”, (Lynne Sharon Schwartz). E Schwartz aggiunge:
“Sebald, più di qualunque altro autore della nostra epoca, ha rinnovato la forma stessa della scrittura”. Questa
affermazione, forse un po’ eccessiva, dà tuttavia la misura della ricezione negli Stati Uniti di questo scrittore
che non appena laureato lascia nel 1970 il suo paese, l’odiata Germania, per andare a vivere in Inghilterra.
Dove insegnerà letteratura tedesca e poi letterature europee all’Università di Norwick.

 

In Gran Bretagna Sebald approdò ufficialmente per ragioni di studio ma la ragione vera – lo dichiarò lui
stesso in diverse occasioni – era dettata dall’urgenza di abbandonare un mondo, quello della regione
meridionale dell’Allgäu da cui proveniva, dove il passato nazista e le colpe della popolazione, allora
accanitamente in favore del regime, erano stati accuratamente rimossi. Sebald provò l’orrore di scoprire quel
rimosso nella sua stessa famiglia: il silenzio e l’oblio collettivo della colpa diventarono ai suoi occhi lo
stigma negativo di un’intera nazione che lui non si stancò di denunciare in ogni occasione procurandosi in
Germania non pochi nemici.

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/sebald-anatomia-della-memoria
https://test.doppiozero.com/roberto-gilodi


In cosa consiste l’originalità di Sebald scrittore? Essenzialmente nell’avere fornito un’anatomia della
memoria attraverso una disamina dei suoi meccanismi. Ma questo lavoro di scavo che coglie indizi e
costruisce ipotesi sulle tracce del passato approda ad una resa mitopoietica in cui il rammemorare entra in
conflitto con il fluire della narrazione e la costruzione del racconto quasi si scompone in minute immagini, in
brandelli di passato che riaffiorano con la potenza icastica di un’istantanea. Per questo le sue composizioni
sono sempre anche scomposizioni in nuclei esperienziali che avvolgono gli eventi minimi di inattese
risonanze. È come se il suo procedere nel racconto fosse un passo del gambero: un continuo arretrare verso
luoghi, tempi e sequenze di vita remote che tuttavia intrattengono con il presente un dialogo sotto traccia,
invisibile ma costante. Ne risulta una trama di relazioni che sconvolgono i criteri tradizionali di anteriorità e
posteriorità su cui è costruito un intreccio. La voce narrante diviene una voce interrogante che ha congedato
da sempre l’hybris autoriale, la pretesa di mettere in ordine il passato, di costruire un plot coerente secondo la
logica della progressione verso una fine.

 





 

Una pretesa che a Sebald appare del tutto fuori luogo di fronte all’enormità del male di cui i suoi protagonisti
hanno fatto esperienza.

A Eleanor Wachtel dichiarerà che le quattro vite raccontate in Gli emigrati sono basate su esistenze reali di
persone a lui note, che hanno commesso suicidio in età avanzata. In tutti è evidente, dichiara Sebald, “la
sindrome del sopravvissuto” che diventa insopportabile in tarda età. “Ero al corrente di questa sindrome in
astratto, attraverso i casi di Jean Améry, Primo Levi, Paul Celan e Tadeusz Borowski, e diversi altri che non
sono riusciti a sfuggire alle ombre innestate nelle loro vite dalla Shoah, e che sono infine rimasti soffocati dal
peso della memoria. È una cosa che tende ad accadere piuttosto tardi nella vita di queste persone, quando
sono in pensione, come è successo in questi casi, e quindi all’improvviso si apre un vuoto nelle loro vite”.

Il peso della memoria di cui parla Sebald è complementare alla forza disperata dell’oblio che ha consentito ai
suoi personaggi di sopravvivere alla distruzione psichica.

Ma quando il cumulo del rimosso ricompare in superficie il peso diventa troppo soffocante per poter essere
retto a lungo.

 

Ora questi attraversamenti del passato mediante la memoria poiché sono improvvisi e inattesi si negano ad
una progressione narrativa: le narrazioni di Sebald sono tutte attraversate da questa strana tensione irrisolta
tra l’attimo e la durata. Perciò rivestono una funzione fondamentale le fotografie che compaiono qua e là
sulla pagina. Sono tracce visive disperse – la dispersione è per Sebald una condizione permanente dello
spirito – un accumulo di immagini, fotografie in bianco e nero, interni borghesi, gruppi famigliari, cartoline
ingiallite, pagine di agende annotate.

Alla domanda di quale sia la loro funzione Sebald risponde: “Credo che abbiano due scopi possibili nel testo.
Il primo e più ovvio è quello della veridicità, poiché tendiamo a credere alle immagini molto più che alle
parole. (…). L’altra funzione che intravedo è forse quella di fermare il tempo. La narrazione è una forma
d’arte che si muove nel tempo, dunque inclina verso la fine, poiché lavora su un gradiente negativo, ed è
molto, molto difficile in quella particolare forma di racconto arrestare lo scorrere del tempo. E come
sappiamo, è questo che ci piace così tanto in alcune forme di arte visiva. (…) Ti trovi al di fuori del tempo,
ed è in un certo senso una forma di redenzione, sei liberato dallo scorrere del tempo. Anche le fotografie
possono sortire lo stesso effetto, riuscire a liberarci dal passaggio del tempo”.

 

In questo modo di concepire il tempo del racconto, sconvolgendo i parametri tradizionali basati sulla logica e
sulla sequenza lineare, Sebald conduce il lettore in un territorio già esplorato da Walter Benjamin che ne ha
disegnato con grande precisione la forma labirintica. L’immagine dialettica di cui parla il filosofo tedesco a
proposito di Baudelaire ha questa stessa funzione: salva e redime dalla distruzione che inevitabilmente
s’accompagna allo scorrere del tempo.

Dalle interviste a Eleanor Wachtel e a Carole Angier emerge il profilo di uno scrittore che vive la sua
scrittura come una missione in qualche modo salvifica nei confronti delle vittime della storia e che proprio
perciò si sottrae con ostinato rigore morale alle seduzioni della finzione poetica, al narrare per il narrare che
per lui è nient’altro che un edulcorare l’orrore di ciò che è accaduto, in primo luogo l’infamia dello sterminio
di massa degli Untermenschen, gli uomini indegni di vivere, gli ebrei, i malati di mente, le minoranze
indesiderate. 

 



In questa etica radicale della scrittura Sebald richiama alla memoria l’intransigenza di Karl Kraus e ancora
più quella scomoda e scandalosa di Thomas Bernhard, lo scrittore a cui forse si sente più vicino anche se le
intonazioni delle rispettive scritture sono per la verità assai diverse.

A una domanda di Michael Silverblatt sul suo debito letterario nei confronti di Bernhard Sebald non ha
difficoltà ad ammettere: “Sì, sono sempre stato tentato di dichiarare apertamente, fin da subito, il mio grande
debito di gratitudine verso Thomas Bernhard”. Un autore che, afferma Sebald, è un modello perché si sottrae
al destino di molta letteratura tedesca del dopoguerra, quello della compromissione morale che per lui fa
tutt’uno con la mediocrità estetica.

 

Dalla conversazione con Silverblatt emerge assai bene come la vera ossessione di Sebald sia la necessità etica
di narrare le atrocità dello sterminio e l’impossibilità di farlo. “Ho sempre sentito come necessario scrivere la
storia della persecuzione, del vilipendio delle minoranze, del tentativo, a cui ci si è avvicinati molto, di
eradicare un intero popolo. Ed ero allo stesso tempo consapevole, nel perseguire queste idee, di come sia
praticamente impossibile farlo; perché secondo me scrivere dei campi di concentramento è quasi impossibile.
(…) Quindi l’unico modo per affrontare queste cose è farlo, secondo me, in modo obliquo, tangenzialmente,
attraverso dei riferimenti, piuttosto che in un confronto diretto”.

L’universo narrativo di Sebald è tutto racchiuso in questa tangenza da cui escono, come fantasmi del passato,
in modo imprevedibile e spesso incerto, quasi come in sogno, i frammenti di vite e di mondi che il
conformismo edulcorante di una nazione proiettata verso il futuro, come la Germania del dopoguerra, ha
lasciato in ombra. L’accusa agli scrittori tedeschi, che Sebald ha espresso senza mezzi termini in varie
occasioni attirandosi molti nemici in patria, è stata di assecondare in modo solerte questo colpevole oblio di
massa che non rende giustizia ai milioni di morti e alla loro immane sofferenza.

 

Chi si recasse nei luoghi in cui Sebald ha trascorso gran parte della sua vita fino al fatale 14 dicembre 2001 in
cui morì in un incidente automobilistico e si avventurasse nella contea di Norfolk alla ricerca della sua tomba
troverebbe con qualche fatica un minuscolo cimitero che circonda la chiesa di St. Andrew a Framingham
Earl, qualche chilometro a sud di Norwich. Sulla lapide di marmo scuro sotto il quale riposa troverebbe i
sassolini che la pietà ebraica lascia sulle tombe dei propri defunti. In quei gesti anonimi è racchiusa
probabilmente non solo la riconoscenza verso l’infaticabile esploratore della memoria dello sterminio ma
anche la gratitudine per una scrittura che ha saputo restituire con sorvegliata discrezione il dramma dei
sopravvissuti.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



