
 

Greta Thunberg non è una ragazzina 
Antonio Lucci
27 Settembre 2019

È difficile restare indifferenti di fronte a Greta Thunberg, l’attivista climatica svedese che da qualche tempo è
salita agli onori della cronaca per il notevole successo, anche mediatico, incontrato dai suoi appelli per un
risveglio della coscienza ecologica globale. 

Greta è una donna, giovane, che si è esposta nel dibattito pubblico fin dall’inizio senza filtri particolari, e
soprattutto sfuggendo a ogni stereotipo di sessualizzazione della propria immagine. 

Il volto, la figura tutta, di Greta attirano per questo, fin dal principio, sentimenti di identificazione o di
repulsione, ma più raramente i commenti sessisti e gli shitstorming dal disgustoso sfondo sessuale riservati
ad altre donne influenti o particolarmente presenti dal punto di vista mediatico.

Da parte dei suoi detrattori il primo livello di delegittimazione delle sue argomentazioni e prese di posizione
si gioca su questo livello primario e basale, quello della sua immagine e della narrazione che essa veicola. 

 

Come ha sostenuto, infatti, il filosofo e mediologo Stefano Di Pietro nel suo Comunicazione di massa e
scienze della mente (2016) anche con riferimento a Trump e Berlusconi, è dall’incrocio tra narrazioni,
tradizioni locali ed eventi che va ricercato il motivo dell’impatto mediatico di un fenomeno, quindi del suo
successo a livello di grande pubblico. 

Il che vuol dire, tradotto in termini più concreti, che – ad esempio – nel nostro paese la narrazione di un
uomo “forte”, che si è fatto da solo, che agisce per un bene superiore (ad esempio, quello di quell’entità
infinitamente manipolabile e sempre ridefinibile chiamata “popolo”) senza stare a guardare al cavillo, alla
forma (cioè alle leggi) e che esibisce nella sfera pubblica i caratteri fenotipici di una mascolinità dominante, è
un tipo di narrazione estremamente popolare, e radicata. Quella del percorso di “redenzione”, per cui un
politico o un uomo di successo che si è fatto da solo “cade”, perdendo di conseguenza popolarità a causa dei
suoi errori, per poi rialzarsi e ritornare ad essere una figura dominante, è, invece, una narrazione
estremamente di successo negli Stati Uniti, ma meno da noi.

Il frame, la cornice narrativa, entro cui si presenta Greta Thunberg spiazza, attirandosi di conseguenza
antipatie per più motivi: essa, infatti, mette in crisi delle narrazioni ben consolidate, entro cui ci muoviamo
agilmente, e ne propone di diverse, a cui non siamo abituati.

 

Greta è “brutta”, “inquietante”, “antipatica”, dicono i suoi critici. I meme su di lei la dipingono come una
jettatrice, come una bambina autistica che ci giudica, rompendoci le scatole per il nostro stile di vita
consumistico. Il fatto che a Greta Thunberg sia stato diagnosticato l’Asperger è un elemento che va a
supportare questa narrazione: abbiamo a che fare con una bambina monomaniaca, inquietante e
rompiscatole. 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/greta-thunberg-non-e-una-ragazzina
https://test.doppiozero.com/antonio-lucci


Una bambina, secondo moduli narrativi ben consolidati che le clip sul tema “kids” di youtube non fanno che
confermare, attira l’attenzione perché dolce, carina, innocente, al massimo simpatica. Una donna, invece,
interessa, principalmente, per l’immagine che dà di sé, innanzitutto fisica. Una bambina malata suscita pena,
tenerezza, rimorso.

Greta Thunberg, invece, è una bambina che parla di cose serie, che vuole avere ragione, e che accusa, imputa.
Non è identificabile primariamente come “carina”, anche se è una bambina, è una donna che pretende di
essere considerata per attributi che non coinvolgono l’aspetto esteriore, ed è una malata che non vuole fare
pena, ma che neanche nasconde la sua condizione. Queste narrazioni discordanti, da un lato, irritano chi si
identifica coi modelli narrativi che non le prevedono, mentre dall’altro stimolano coloro che in quelle
narrative si riconoscono, o che in quelle antagoniste non si vedono rappresentati. Su questo punto tornerò in
seguito. 

 

Il secondo livello di delegittimazione della figura di Greta è immediatamente connesso al primo livello,
quello immediatamente corporeo: ne è, per così dire, il corollario. 

Se Greta è una bambina, infatti, e per di più monomaniaca, non può essere di certo lei all’origine del
movimento globale che ha iniziato: deve essere una sorta di epifenomeno, una manifestazione di poteri e
volontà più grandi, oscuri e potenti. Greta Thunberg non sarebbe altro che la faccia dietro cui si nascondono
conglomerati di potere enormi, che in realtà non hanno nulla a che vedere né con lei né col suo messaggio,
ma con interessi altrettanto forti di quelli che lei va a contrastare. Su questo secondo punto è bene richiamarsi
al sano realismo del Nietzsche della Genealogia della morale (1887): non esiste storia che non sia storia del
potere e della potenza. Tutte le dinamiche che si danno – e non sono condannate a scomparire perché
irrilevanti – sul panorama storico sono frutto di un certo quantum di potere. Personalmente non contesto il
fatto che Greta Thunberg sia o possa essere espressione di uno o più poteri, quanto il fatto che ciò infici, o
invalidi, la potenza del suo messaggio e della narrazione ad essa connessa. Stante il fatto – Realpolitik oblige
– che nell’agone storico-concreto le idee si affermano solo se hanno il potere concreto di imporsi, molto più
interessante di scoprire quali (presunti) “poteri forti” ci siano dietro Greta, è piuttosto capire quali sono i
modelli alternativi che la sua figura e la sua narrazione veicolano, e se queste hanno le potenzialità per
diffonderli (se non di imporli). 

 

 



 

Il modello thunbergiano non è un modello del tutto nuovo, ma appare tale perché esso porta le caratteristiche
di una figura storica che era scomparsa dalle narrazioni collettive da qualche centinaio di anni: quella
dell’asceta. L’asceta, nella storia della cultura, è sempre stato colui che ha detto di no al proprio secolo, al
proprio mondo, in virtù di una vita e di una realtà “altra”. Il sociologo e antropologo Arnold Gehlen ha
sostenuto – a ragione – che gli asceti compaiono laddove ben oliati meccanismi e costrutti sociali vanno in
crisi: essi sono individui che riescono a vedere le crepe nella totalità di un convoluto sociale. Asceti e ascete
sono stati per secoli figure della rivolta, tesi verso valori ultramondani, superiori a quello che si può vivere ed
esperire in ciò che veniva chiamato con disprezzo “questo mondo”. Modelli alternativi a una vita ridotta alla
mera fatticità, essi si sono fatti spesso, tramite la forza espositiva dei propri corpi, con i propri discorsi, con i
propri scritti, e non di rado con la loro morte, veicolo di una dissidenza trasformativa nei confronti
dell’esistente. A volte questi modelli hanno fallito, e sono rimasti delle mere curiosità nascoste negli archivi
della storia. In altre occasioni, però, essi hanno avuto un reale successo, hanno incarnato dei problemi fattizi,
concreti della propria epoca, e veicolato passioni collettive in maniera così potente da portare a cambiamenti
reali dell’esistente: figure come San Francesco e Gandhi valgano come nomi “angolari” di questa lunga
tradizione. 

 

Imponendosi, laddove sono riuscite, queste figure si sono inevitabilmente mischiate col potere di questo
mondo, ma ciononostante hanno creato un “prodotto” (sociale, storico, culturale) diverso da quello di
partenza, che se forse non era esattamente quello da loro stessi auspicato, ha comunque modificato lo status
quo iniziale. 

Nella nostra epoca interconnessa e altamente mediatizzata il potere dei modelli e la velocità della loro
propagazione sono infinitamente maggiori rispetto al passato: per questo l’azione e la visibilità dei singoli,
così come il loro potere trasformativo nei confronti dell’esistente non possono assolutamente essere
sottovalutati.



Chi sostiene che non può essere “una ragazzina” a contrastare il cambiamento climatico, non coglie proprio
questo punto: Greta Thunberg non è una ragazzina. 

Greta Thunberg (oltre ad essere un individuo razionale, che merita di essere preso in considerazione in
quanto tale) è una narrazione, un simbolo e un messaggio a fortissimo impatto “virale”. 

Su questo punto il livello macrosociale e il livello microsociale non possono essere separati: il singolo,
riciclando la sua bottiglietta d’acqua, ovviamente non salverà il mondo. Ma non lo farà neanche un apparato
sociale, economico e politico che – a livello globale – fino ad oggi ha fatto davvero poco in questa direzione.
Greta Thunberg possiede il potenziale per incarnare una narrazione di raccordo tra singolo e collettivo:
facendosi portavoce e simbolo di un movimento d’opinione può creare pressioni sull’establishment politico
che non possono essere ignorate.

 

È in questo senso che va presa la sua presenza al vertice climatico delle Nazioni Unite: non tanto nella
direzione di una collusione con quei poteri, quanto come un tentativo di addomesticamento, da parte di quei
poteri, del potenziale antisistemico del simbolo-Greta. Nelle parole chiare, ma al contempo cariche di
emozione e rabbia dell’attivista, già divenute iconiche (il suo “How dare you?” ha le carte in regola per
diventare uno slogan devastante dal punto di vista mediatico), è racchiuso proprio questo potenziale: quello
di non lasciarsi addomesticare, da un lato, e di non poter essere ignorata, dall’altro.

La rabbia di Greta, però, deve anche essere motivo di una riflessione che prenda sul serio, fino in fondo, la
sua proposta. Vorrei qui ricollegarmi al primo punto che ho discusso, quando ho parlato dei suoi detrattori.
Questi, principalmente, fanno parte di coloro che si trovano a loro agio con quelle narrazioni che non
prevedono che una figura come la sua possa essere presa seriamente come punto di riferimento. Se si
dovessero identificare queste persone, potremmo dire che esse sono le stesse che hanno contribuito
attivamente a costruire lo status quo in cui ci muoviamo a livello economico e sociopolitico, ossia coloro che
hanno strutturato il mondo, potremmo dire, precrisi. 

 

Rispetto ad essi, quanto meno nella frazione occidentale e occidentalizzata del pianeta, sono le nuove
generazioni che hanno ricevuto un’educazione mediamente sensibile nei confronti delle questioni di genere e
ambientali, e per cui modelli alternativi al consumismo imperante nei decenni 1980-2000 sono diventati parte
integrante dei frame di riferimento. 

Il messaggio di Greta si rivolge a queste giovani persone, per lo più. 

Greta non invita tanto noi a riciclare, quanto i suoi coetanei a rivoltarsi contro le generazioni che hanno
creato il sistema sociale, politico ed economico attuale. Il vivere il presente come imperativo, il benessere a
breve e medio termine, riforme concrete, tangibili e non pianificazioni pluridecennali sono stati i diktat
politici degli stati nazionali dopo gli eccessi “futuristi” delle ideologie del secolo scorso, quelle pensate per
“durare mille anni”. 

 

Questa strategia del consumo a breve termine ha portato, però, al rapido esaurimento dei beni planetari, ai
fini di un godimento qui ed ora, dove ormai il “qui” e l’“ora” cominciano a venire meno. Greta, rispetto a
questo status quo, invoca, invece, una vita anche per la propria generazione, che vada al di là delle oscure
previsioni scientifiche attuali sui mutamenti climatici e sul loro impatto sulla sopravvivenza delle specie
attualmente esistenti sul pianeta Terra, uomo compreso. Un pensiero futuristico, “utopico” in senso puro, in
quanto immagina un luogo che non c’è per la sua generazione, a cui quelle precedenti hanno (letteralmente)
“mangiato” il pianeta. In questa visione è implicita una lotta generazionale: visto che le generazioni



precedenti non hanno badato a quelle future, queste ultime devono costringere i propri “padri” a cambiare
direzione, a occuparsi dei loro figli, assicurando loro una vita. I modi di questa “costrizione” non sono
totalmente chiari: la rabbia di Greta espressa di fronte alle telecamere – “We will never forgive you”, “Non vi
perdoneremo mai” – può essere una molla emozionale forte, che porti alla mobilitazione molte persone,
talmente tante da non poter essere più ignorate dalle autorità. 

Ma può essere anche una molla esplosiva: se la questione diventa salvare la propria vita, il patto tra
generazioni che Greta invita a rispettare potrebbe prendere anche i contorni inquietanti di una guerra tra
generazioni.

 

Tra la visione del mondo propugnata dalla svedese e quella delle generazioni precedenti, infatti, non c’è, al
fondo, nessun punto d’accordo possibile: questi ultimi non credono nel futuro, ma solo nel presente, e vivono
senza domani, in un orizzonte senza trascendenza, fatto di un assoluto presentismo. La sfida che porta il
nome di Greta, invece, consiste nella polarizzazione delle nuove generazioni sul versante opposto: credere in
un mondo non presente, nell’umanità da preservare come specie piuttosto che negli esseri umani concreti, di
cui occuparsi con politiche immediate. 

Si tratta di decidere, in questo senso, tra due prospettive: la prima, quella di Greta, è una prospettiva
radicalmente “umanista”. Essa vuole preservare la specie umana, considerandola un valore in sé, proponendo
un radicale cambiamento dei costumi – nel senso di una riduzione drastica – da sopportare per l’umanità
attuale. La seconda è quella propugnata dalle politiche statali attuali, che considerano prioritario il benessere
qui ed ora degli uomini esistenti, e solo un valore secondario la possibile esistenza a lungo termine di esseri
umani della specie sapiens.

 

In tutto questo, la retorica che investe il pianeta e la sua salvazione, è solo un fattore accessorio, dal mero
valore propagandistico: il pianeta, in ogni caso, sopravviverà. Quello che potrebbe morire è la biosfera che
rende possibile la vita così come la conosciamo, specie umana inclusa. L’alternativa è tra essere gli ultimi
uomini a vivere secondo standard di benessere individuale impensabili per gran parte della storia della
civilizzazione (con le dovute – enormi – differenze regionali, naturalmente) o essere i primi a intraprendere
politiche concrete e radicali in favore di esseri umani non ancora nati.   

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



