DOPPIOZERO

Filosofia del cartoni animati

Francesco Mangiapane
29 Settembre 2019

Lavisione dellatrilogiadi Toy Story (nel frattempo diventata tetralogia, vedi il mio articolo su Toy Story 4)
deve avere davvero colpito lasensibilitadi Andrea Tagliapietra, ordinario di storia dellafilosofia presso
I”Universita Vita-Salute San Raffagle di Milano e instancabile animatore del dibattito filosofico dei nostri
anni. Lariflessione sulla celebre serie di film della Pixar, infatti, attraversa le ben 469 pagine del suo nuovo
lavoro Filosofia dei cartoni animati. Una mitologia contemporanea, appena uscito per Bollati Boringhieri,
costituendone una guida alla lettura e allo stesso tempo un modello perfetto attraverso cui rivelare a lettore la
complessita delle questioni filosofiche sollevate da quella strana specie di testi che sono i cartoni animati.
Non e un caso che Filosofia dei cartoni animati sia dedicato dall’ autore al proprio figlio. Siamo, insomma, di
fronte a un altro lavoro che scommette sul felice dilettantismo del filosofo — questione, peraltro, evocata da
Marrone proprio su queste pagine — affascinato dallariflessione sulla vita quotidiana, allaricercade suoi
risvolti significativi piu generali. Lariflessione sui cartoni animati costituisce, infatti, un modo attraverso cui
mettersi filosoficamente di fronte all’impenetrabilita del mondo felice dell’ infanzia, alla sualimpida
semplicitd, al’insostenibile (dagli adulti!) senso di pienezza cheil cielo azzurro contornato di nuvolette
paffute di ogni disegno da bambini evoca. Cosa significa questo cielo azzurro? Cosa significa Toy Sory che
di questo cielo azzurro e dellafelicitaad connessa fala sua bandiera? Rispondere a questa domanda
richiede un duplice impegno. Intanto, dispors verso lameraviglia dell’ essere stati bambini, ricordarsi della
propriafelicitae del proprio incanto di fronte alle storie e ai miti dell’infanzia, al giorno d’ oggi veicolati
sempre piu dai mediae, dall’ atra, prendere sul serio i cartoni animati, smetterla di considerarli testi
marginali e insignificanti, riconoscendogli la giusta dignita di opere fondamentali per la costruzione
dell’identita sociale e culturale di ognuno. Vale, infatti, la penaricordare, come fal’ autore nell’ introduzione,
che e precisamenteil loro valore di storie di fantasia, di miti collettivi aconferirgli tale ruolo.

E proprio I’ elemento affabulatorio, immaginativo, anti-realistico dei racconti a costituire un ingrediente
portentoso per la costruzione di una visione non deterministica della vita, per un’ educazione alla complessita
che sappiatenere insiemeil “teoremadi Euclide e le narrazioni di Omero”, senza rinunciare a nessuno del
due. Ladisposizione per comprendere il mondo dei cartoni animati € proprio questa, lavolontadi uscire dalle
secche del determinismo per cui esiste una sola Verita. Dire, grazie alle storie, addio alla Verita, non per
diventare fiacchi relativisti ma per ritrovare il mondo come possibilita, come orizzonte di trasformazione, di
cambiamento. Al contrario dei teoremi, infatti, e storie posseggono proprio questa caratteristica, quella di
rompere a proprio interno il principio di non contraddizione, facendo emergere |’ esistenza di logiche
multiple (tante verita con lav minuscola) a monte dell’ azione degli uomini. Esse mostrano la possibilita di
mondi e sistemi collettivi alternativi, nuovi ordini a cui rivolgere la propria attenzione. Esercitarsi nell’ arte
dell’ ascolto € pertanto, secondo I’ autore, un buon rimedio per moderare la pretesa della “realtd’ di presentarsi
come unica opzione possibile. | racconti, le storie, i miti “inventano altri tempi” (mi fa piacere ricordare un
bell’ aforisma di Stefano Benni) e questo gesto € una garanzia contro ogni totalitarismo con le sue pretese di
realismo. Ma se queste considerazioni sono tanto generali da valere per ogni narrazione, cosa distingue
davvero i cartoni animati? Come ritagliare I’ oggetto d'indagine del libro per differenzarispetto agli altri
generi mediatici? Larisposta a questa domanda diviene possibile solo a partire dalla circumnavigazione che
il libro propone, lungo sette capitoli, ognuno dei quali viene chiamato a (ri)orientare lo sguardo filosofico del


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/filosofia-dei-cartoni-animati
https://test.doppiozero.com/francesco-mangiapane
https://www.doppiozero.com/materiali/toy-stories-eternita-e-destino
https://www.doppiozero.com/materiali/competenti-incompetenti-esperti-dilettanti

lettore in funzione del punto di vista disciplinare chiamato in causa: ermeneutica, antropologia, ontologia ed
estetica, semiologia, apocalittica, politica ed etica.

Ognuno di questi sguardi, € nelle intenzioni dell’ autore (ma questa scelta, adireil vero non sempre appare
convincente) convocato per circoscrivere uno spazio di esistenza specifico dei cartoni animati. Il primo
capitolo, dedicato allo sguardo ermeneutico, si soffermasul problemadellaricezione. Chi éil “lettore
modello” dei cartoni? Che disposizione d’ animo, che sguardo assumere nei confronti di questo tipo di
testualita? Larispostaa un tale dilemma é originale. Bisogna guardare, al cinema o anche acasa, i cartoni
animati assieme. | cartoni animati vivono, infatti, nella tensione fra due modi della visione opposti, uno
orientato allameravigliadel bambino el’ atro, a riconoscimento dell’ ideol ogia da parte dell’ adulto. Seiil
bambino di fronte ai suoi amati cartoni si fa vedere come un bambino, ride di cid che a un adulto pud
sembrare ovvio, “sgranagli occhi” di fronte alo spettacolo che gli si paradi fronte, lasciandosi sedurre da
dettagli apparentemente insignificanti, d’ altra parte, “i grandi” possono leggerei cartoni animati come “ segno
dei tempi”, riconoscendonei tic eil loro intrinseco valore ideologico. E proprio nel gioco fra questi due modi
dellavisione, nello “sguardo duale” che tiene insieme adulti e bambini chei cartoni animati diventano fatti
culturali.

Proprio lareversibilita fra questi due modi dellavisione — del bambino e dell’ adulto — & oggetto preferito di
tematizzazione dalle storie dei cartoni animati. Basti pensare a classici come Pinocchio o Peter Pan. Seil
primo € una storia di metamorfosi che vede il burattino di legno progressivamente dismettere i panni del
monello irresponsabile per trasformarsi in un “bambino vero”, in carne e ossa, affidabile e assennato, il
secondo evoca |’ ostinazione nel non voler uscire dal mondo dorato dell’infanzia. Si capisce come osservare
gueste due storie archetipiche rimesse costantemente in circolo nel media proprio attraverso le loro
trasposizioni animate possa costituire un appiglio per orientarsi nel mondo, se & vero che della* sindrome di
Peter Pan” sembra essers ammalato tutto |’ occidente, il cui apparato economico e tecnologico cercadi
prolungare al’infinito la condizione di subordinazione e dipendenza—in definitiva di compiaciuta
irresponsabilita— della fanciullezza, impedendo ai suoi cittadini, grazie allalusinga, di diventare adulti,
soggetti responsabili e autonomi. Ci vuol poco, insomma, perché il capriccio del “ragazzo che non voleva
crescere” si trasformi, nello scenario contemporaneo, nella distopia del ragazzo che “non puo piu crescere”.

Proprio sul discrimine fratrasformazione e ripetizione si basa una interessante classificazione dei cartoni
animati, proposta da L uca Raffaelli (2005) e sposata dall’ autore. Essa riconosce essenzia mente tre grandi
famiglie di stili, il disneyano, I’ antidisneyano e il nipponico. Lo stile disneyano caratterizza quel cartoni
animati che sposano il modello classico della narrazione, orientato al’ individualismo borghese e alla
realizzazione del protagonista della storia grazie alla sua capacita di superare ogni difficoltain virtu del
proprio impegno e alla propriadedizione. Si tratta di storiein cui trionfano i buoni sentimenti, in cui |’ eroe
viene dipinto come un soggetto in grado di intervenire sulla societd, modellandola sulla base dei propri
valori. E unicamente grazie alasuainiziativadi singolo che si pud sbloccare una situazione di ingiustizia e
far volgere lastoriaversoil lieto fine. | classici Disney come |l re leone o le moderne storie della Pixar o
della Dreamworks appartengono a questo genere di cartoni. Diversamente procedono i cartoni animati
giapponesi, che, invece, delle storie enfatizzano I identita di gruppo e pensano ogni intervento del singolo in
un gioco di squadra pit ampio, volto atutelare la dimensione del collettivo. Se, insomma, i cartoni disneyani
portano in scena eroi solitari che scommettono su se stessi, sull’“uno per tutti”, allora, quelli nipponici
puntano sul “tutti per uno”, chiamando in causail sacrificio delle velleita del singolo in nome di un piu alto
valore dell’ appartenenza collettiva. Non € un caso, secondo I’ autore, chei cartoni animati giapponesi possano
avere riscosso grande successo nellatelevisione degli anni 80, segnati da un profondo individualismo e dalla
concreta solitudine dei bambini di fronte allatv nella propria cameretta. Mimi Ayuhara, |’ amata campionessa



di pallavolo protagonista dellafamosa serie di cartoni animati, sacrifica tutto per il successo del proprio team
e quindi della propria nazione, ammonendo i suoi piccoli telespettatori sull’importanza dell’ affiliazione di

gruppo.

In ultimo, si puo riconoscere un’ atratipologiadi cartoni animati: essa, piuttosto che puntare sulla
trasformazione, evocando |'impianto classico della narrazione, si concentra sulla ripetizione dell’ identico,
puntando sulle gag innescate dall’ interazione di personaggi di segno opposto, senza che s trasformino
durante il corso della storia. Appartengono a questo genere cartoni animati come Tom e Jerry, Willy il Coyote
e cosi via.

Conclusalariflessione sullaricezione e sullo sguardo duale, si passa alla dimensione antropologica, dedicata
aun’ altra caratteristica fondamentale dei cartoni animati, quelladi “animare I’inanimato”. Anche qui Toy
Sory costituisce I’ esempio pit immediato per entrare nell’ argomento, dato che |’ intera serie si basa proprio
sullasempliceideadi dar vitaa giocattoli, riconoscendoli come persone. “Tutti i fanciulli parlano ai loro
giocattoli” aveva ad un certo punto sostenuto Baudelaire nella sua“Morale del giocattolo” (1853). | piccoli —
I” autore cita a supporto delle sue considerazioni psicologi del calibro di Jean Piaget e psicanalisti come
Bruno Bettelheim — hanno un approccio a mondo sostanzial mente animista, non hanno acun problema a
riconoscere soggettivita alle cose, instaurando con esse rapporti affettivi profondi. Il mondo, per loro, diventa
un orizzonte magico. La mentalita animistica infonde loro fiduciain un mondo ancora troppo misterioso e
problematico, per definizione non controllabile. Classici come Cenerentola o Fantasia mettono in scenail
fascino del potere della magia, mostrando un mondo in cui tutto € animato, in cui cose e persone sono legate
darapporti affettivi e di fiduciareciproca. Questa propensione a rappresentarsi il mondo come groviglio
animistico dominato dal pensiero magico, notal’ autore, somiglia molto all’ atteggiamento dei tanti adulti,
Peter Pan troppo cresciuti, che si rivolgono allatecnologia con o stesso spirito con cui i bambini s
rivolgono alla bacchetta magica del mago di turno. Si tratta di un segno di “perditadi controllo™: la
propensione di tanti verso il pensiero magico, insomma, ladice lunga sullo iato che si €, a giorno d’ oggi,
creato frarisorse del sistema sociale e tecnologico e contributo cheil singolo pud essere in grado di offrire a
guesto stesso sistema con le proprie forze, confinando I’ umano in una condizione di inferiorita strutturale.




Si capisce come la questione antropol ogica della magia chiami in causa il grande tema della morte, “animare
I"inanimato” significainnanzitutto superare il grande discrimine che separa cio che vivo da cio che e morto,
permettendo di restituire il soffio vitale ai defunti. Sono tanti i cartoni di ieri (La bella addormentata nel
bosco) e di oggi (Coco, Nightmare before Christmas, La sposa cadavere) che tematizzano unatae
gigantesca questione. Macome si diceva poco sopra, sono i giocattoli arappresentare, come in Toy Sory, il
luogo prediletto attraverso cui sperimentare lo scarto sottilissimo che trasformagli oggetti in soggetti. “I1
bambino vuole trainare qual cosa e questo diventa un cavallo, vuole giocare con la sabbia e si trasformain
fornaio, vuole nascondersi e diventa guardia o ladro” (Benjamin). E nel gioco, insomma, che succede la
magia. Basti pensare a Pinocchio (sulle cui peripezie tanta semiotica e intervenuta, cfr. Fabbri e Pezzini 2002,
Belpoliti 2003), burattino di legno, giocattolo, in cercadella propriaidentita. Si capisce come lasuaricerca
non sia affatto soltanto una faccenda di ordine biologico. Per Pinocchio, il problema non € —in quanto
burattino di legno — respirare come un essere vivente maimparare adistricarsi nel mondo con senso,
riconoscendo le insidie e le opportunitain custodite, decodificando i tranelli e le scorciatoie
dell’ideologia. L’ anima, Pinocchio deve guadagnarsela e questo percorso sara essenzialmente, se s vuole, un
percorso internaturale, che lo portera verso una consapevolezza ulteriore, a dimenticare il suo mondo magico
e animato di bambino, verso una posizione metafisica che ristabilisce unalinea di confine chiara e misurabile
trauomini e cose. | nteressante notare come questo percorso siaatutti gli effetti appreso: passare, per dirla
con Descola, dall’animismo a naturalismo e atutti gli effetti un percorso di riduzione della carica simbolica
del mondo che tutti i bambini prima o poi dovranno affrontare.

Il capitolo su “Ontologia ed estetica del cartone animato”, e forse il pit denso e importante del volume.
Soprattutto perché aiuta a riconoscere uno spazio autonomo e univoco dei cartoni animati rispetto alle atre
opere di fiction, specialmente rispetto al cinema. Le considerazioni fin qui fatte, in fondo, possono essere
portate avanti siaa proposito di film “dal vero” che dei cartoni animati. Si pud sperimentare |o “sguardo
duale’ eincontrare la grande questione antropol ogica dell’ animazione dell’ inanimato siain un film
propriamente detto che in un cartone. Fin qui, non si puo davvero riconoscere una differenzadi principio fra
il Pinocchio di Disney e quello in pellicola, per esempio, di Benigni. L’ abisso che separail cinema*“dal vero”
dai cartoni animati €, allora, secondo Tagliapietra, ontologico. Il cinema e legato allareplica, all’impressione
dellapellicoladi cui si propone come fedele trascrizione. Tutti i film, compresi quelli di fantascienza pieni di
effetti speciali, come Guerre stellari, si fondano sulla documentazione, sul mostrare qualcosa che € gia
avvenuto da qualche parte, restituendola fedelmente. Il loro €, quindi, un realismo ontologico fondato sulla
circostanza che gli attori s muovano davvero da qualche parte sulla scena. L’ astronave, in un film di
fantascienza, per quanto essa possa essere considerata come un’invenzione di fantasia, viene rappresentata
come dato esperenziale, sperimentato da persone in carne e 0ssa, e restituito dal cinemain manierarealistica,
grazie allamagia dell’impressione della pellicola. Per i cartoni animati non e cosi. Non ¢’ é unareferenzaa
cui appellarsi, primadello spettacolo.

Ess s presentano giain partenza come creazione da zero, cosicché quando incontriamo Donald Duck nei
cartoni visti a cinemao alatele, stiamo socializzando con un prototipo, un essere unico nel suo genere, che
S porge agli spettatori come nuovo aspirante cittadino del mondo dell’immaginario, unico della sua specie. Il
mondo dei cartoni animati € quindi propriamente un mondo anti-realistico e questo anti-realismo é una
caratteristica fondamental e per delimitare lo statuto artistico e sociale dei cartoni animati. Non sono poche le
opere di animazione che insistono su questo aspetto per cosi dire meta della costruzione dell’immaginario del
cartoni animati. Come non pensare alle meravigliose opere dello studio Ghibli e del suo artefice Miyazaki, la
cui figuraviene evocatain La citta incantata come quelladi un grande ragno dalle mille braccia alle prese
con una ardente fucina. Mail film che forse meglio di tutti riesce a rendere questa differenza ontol ogica & Chi
ha incastrato Roger Rabbit i cui personaggi s spostano incessantemente fral’ orizzonte filmico della copia



conforme e quello animato di Cartoonia. Il film si apre con una scenain perfetto stile antidisneyano in cui il
piccolo Baby Herman gattona in cucina scatenando una serie di incidenti domestici iperbolicamente comici.
Subito dopo, si capirachesi trattadi un film nel film, di una scenetta “recitata’” dal poppante durante le
riprese di un cartone animato a cui, nellafinzione, e chiamato a partecipare come attore. Ma, invero, Baby
Herman non € nient’ altro che il suo carattere in scena, egli vive come disegno, non puo affatto recitare, egli
puo soltanto essere se stesso, come tutti i cartoni animati... Ed € proprio grazie a questa peculiarita, del resto,
chei cartoni possono riuscire nel loro compito fondamentale, quello di liberare |’ esperienza dal peso del
reale.

Proseguendo nellalettura, si incontrail capitolo sulla semiologiache, per molti vers, si presta a essere
criticato. La sceltadi chiamare in causala disciplina della significazione per rendere conto della questione
dellaripetizione appare arbitraria. Se e vero chel’intero libro — vertendo sul significato sociale che €
possibile, grazie allariflessione sui testi concreti analizzati e sulle questioni che sollevano, riconoscere a
guesto genere dell’ intrattenimento — potrebbe essere |etto come una semiologia dei cartoni animati, il
capitolo ritagliala questione del ritmo (che dal punto di vista della semiotica potrebbe essere ascritta a
problematiche di tipo enunciativo) come suo focus. D’ altra parte, mancano (qui e nel libro intero) i tanti
contributi che la disciplina semiotica hanegli anni offerto sulla questione dei fumetti (e quindi di riflesso a
guelladei cartoni): non ¢’ é un riferimento al famoso articolo sullalingua puffa di Eco (pubblicato nel 1979
sul Alfabeta), non ¢’ e Charlie Brown (letto sempre da Eco — 1964 — e in epoca piu recente da Calabrese —
1993 — e poi ancora da Marrone nel 2014), non ¢’ e Paolino Paperino (Calabrese, 1985), Tintin (Floch, 1997),
né gli ultimi lavori usciti sul temadei cartoni animati rivolti alla primainfanziaa cui, nel mio piccolo, io
stesso ho provato a contribuire (Mangiapane, 2014). Quando si sostiene giustamente che nel cartoni animati
antidisneyani “non succede nella’ (p.197) nel senso che non ¢’ & una struttura narrativa che porti alla
trasformazione dei personaggi, non si cita, per esempio, il saggio di Umberto Eco che aveva sostenuto
gualcosa del genere gianel 1964 a proposito di Superman. Si preferisce piuttosto fare un lungo affondo sul
sonoro e sul rapporto fra cartoni animati e jazz o qualche pagina dopo sul problema dell’ assenza del padre,
tanto che é difficile riconoscere una coerenza di fondo alle pur interessanti questioni sollevate.

Le considerazioni piu pregnanti pertengono alla questione dell’ individuazione del singolo all’interno di una
collezione, ambito che toccatemi esistenziali fondamentali come in Blade Runner o ancora unavoltain Toy
Sory: cosa distingue un soggetto dalla collezione di replicanti tutti uguali? Larispostadi Tagliapietrae
pregna di significato. E I'imperfezione, quella dimensione paradossale che toglie valore economico alla
merce (il replicante “guasto”, il giocattolo rovinato o “rotto”) e allo stesso tempo la dota di identita per chi la
possiede.

Un dtro tema prediletto dei cartoni animati € quello della grande estinzione, dell’ apocalisse, approfondito in
un capitolo ad hoc. La questione e fortemente connessa al’ ecologia e chiamain causala naturale
propensione di tutto il mondo dei cartoni a pensarsi come impegnato nella causa dell’ ambientalismo, seppur
con una sostanziale differenzanel modo di pensare e rappresentare I’ orizzonte naturale fra occidente e
oriente. Se nel caso dei cartoni animati occidentali la natura e un soggetto debole e precario da difendere
dalla prevaricazione dell’ uomo (Wall-E, Ralph Spaccatutto, perfino Piovono polpette), nella tradizione dei
cartoni animati giapponesi, la natura & sostanzialmente indifferente ai destini dell’ uomo, ragion per cui ogni
atto di contaminazione e avvelenamento dell’ ambiente naturale perpetrato dall’ umanita non puo essere
considerato di per sé positivo 0 negativo, quanto pericoloso per I’ esistenza dell’ uomo stesso, dato che
I”ambiente naturale, la Natura, puo procedere ugualmente senzal’ esistenza dell’ uomo. Una considerazione a
parte meritala questione del dinosauri. Oltre a fascino della “grande estinzione” che evocano (film
come Jurassic Park non fanno altro che riproporre il tema Shelleyano di una natura manipolata fino a
generare mostri), unatale tematica evoca, nel rapporto frail grande el piccolo, |’ archetipo dell’ astuzia di
Ulisse contro il ciclope.



Si giunge quindi ai capitoli dedicati alla politicae al’etica, frai piu belli e densi del libro. La dimensione
politicadel cartoni animati insiste spesso proprio sul riscatto del piccolo sul grande, portando il punto di vista
del minuscolo (del bambino!) sul mondo, di fronte alla cecitadei grandi. Seguono una serie di affondi
tematici sui piccoli protagonisti delle storie dei bambini, dalle api, alle formiche fino ai topi. Questi affondi
sono un compendio molto utile acui riferirs per farsi un’idea delle ricadute significative che |’ appartenenza
animale di un determinato personaggio puo riscuotere nella costruzione del senso della storia. Un’ ultima
guestione affrontata nel capitolo € quelladell’“arcadi No€”, ovvero della metafora della convivenza
interspecie nel collettivo del mondo. | collettivi dei cartoni animati (uno per tutti quello di Zootropolis) non
fanno altro cheribadire il primato dell’ affettivita rispetto all’ affiliazione di sangue: ognuno deve “poter
essere cio che vuole” come gridaai quattro venti la piccola coniglietta protagonista di Zootropolis, a dispetto
dell’ ascendenza ereditata.

Il lungo itinerario proposto dal libro si chiude giustamente con ladimensione etica: il problemadell’ altro e
dell’amicizia, tematiche predilette dall’ autore. || mondo dellafiction per bambini € pieno di mostri, soggetti
strampalati e paurosi, che nellaloro aterita non fanno altro che rivelare le nostre debolezze. Molti cartoni
animati mostrano come il meccanismo della paura dell’ altro sia spesso funzional e ala perpetuazione del
potere da parte del sistema (Monsters& Co), mettendo in scena storie che evocano il superamento della paura
in nome di una consapevolezza del mondo sociale, dell’ ordine al’interno dellaqualeil diverso trova posto
(come non pensare a La citta incantata di Miyazaki). E proprio una tale consapevolezza che pud portare al
riconoscimento dell’ altro come amico, a cui fare riferimento, a cui mostrare (donare!) per primi il segreto
della propriafragilita. Impara unatale lezione perfino il superbo Saetta M cQueen dal suo amico, un tempo
snobbato e giudicato “perdente”, Cricchetto. Imparare arivolgers al’ altro senza misurare la*“ convenienza’
di untale gesto in termini economici, come fa McQueen, € un gesto rivoluzionario ed anticapitalistico.
Chissache larivoluzione, per i piccoli spettatori del film, non cominci proprio daqui.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




_

Andrea Tagliapietra

Filosofia dei
cartoni animati

Una mitologia contemporanea




