
 

La Germania di Tacito 
Alessandro Banda
1 Ottobre 2019

“Uno dei cento libri più pericolosi al mondo”, così Arnaldo Momigliano definì la Germania di Tacito, di cui
esce ora una nuova edizione, egregiamente curata da Giuseppe Dino Baldi, per i tipi di Quodlibet:
novantacinque pagine di testo (e traduzione), accompagnate da ben duecentoquaranta pagine di commento (in
corpo minore). E questo perché il curatore è consapevole che, in quest’opera, “quasi ogni parola apre labirinti
di senso il cui intrico è accresciuto dalle interpretazioni prodotte ostinatamente nei secoli”. Ciò, aggiunge,
“può essere faticoso per chi legge”, ma assicuriamo che non è fatica quella che abbiamo provato nel delibare
annotazioni così ricche e sostanziose, tutt’altro.

Comunque l’importante, come diceva Breton, è sapersi orientare nel labirinto. Cerchiamo quindi di indicare
alcuni possibili fili di Arianna che disegnino dei percorsi all’interno di questa trama avvincente, stesa
tutt’intorno al nudo corpo del testo.

 

Innanzitutto, riallacciandoci al tagliente giudizio di Momigliano, cerchiamo di sondare la dimensione
“maledetta” della Germania tacitiana (o, più correttamente, De origine et situ Germanorum, secondo il
codice di Hersfeld, capostipite solo parzialmente conservato della tradizione manoscritta). Essa divenne in
effetti l’aureus libellus della, per così dire, cultura nazista. Il mito funesto dell’autoctonia e quello ancor più
esiziale della purezza etnica trovarono alimento e fondamento proprio nei primi capitoli dell’opera tacitiana,
il secondo e il quarto per la precisione. 

Ma cosa intendeva realmente Tacito quando sosteneva che i Germani erano “indigeni” e “non guastati
dall’unione con altri popoli” e “simili solo a se stessi” (“tantum sui similem gentem”)? Intendeva
semplicemente supportare l’assunto di un’identità integrale dei popoli d’oltre Reno, ossia voleva distinguerli
nettamente dai Galli, per non portare la barbarie all’interno dell’Impero. Sallustio, per esempio, nel Bellum
Iugurthinum, ancora confondeva le due popolazioni.

 

Non è certo, quella di Tacito, una posizione razzistica, pertiene piuttosto all’assunto latamente politico
dell’opera, cui accenneremo oltre. Tanto più che sia l’autoctonia sia l’autosomiglianza non sono affatto
caratteristiche esclusive dei Germani. Sono anzi un vero e proprio topos dell’etnografia antica. Eduard
Norden fin dal 1920 aveva parlato a ragione di “Wandermotiven”, ossia “motivi itineranti” o ricorrenti che
autori greci applicavano di volta in volta a popoli diversi. Per esempio, nel trattato Arie, acque, luoghi
attribuito a Ippocrate, degli Sciti si legge esattamente che “assomigliano solo a se stessi e per niente agli
altri”. E tali peculiarità venivano poi estese ad ulteriori genti ancora, come Celti o Traci, tutti popoli
“primitivi”, realizzando in tal modo l’autentico e sorprendente paradosso di una unicità comune a tanti. Ma
questa evidenza non contava nulla per occhi abbacinati dall’ideologia. Anzi: nemmeno la filologia poteva
dirsi immune dalle pesanti interferenze di un’ossessione identitaria deleteria. Là dove il testo recita “unde
habitus quoque corporum, tamquam in tanto hominum numero, idem omnibus” ossia: “questa è la ragione
per cui si somigliano tutti, per quanto è possibile in una popolazione così ampia”, con un tamquam dal valore
limitativo, i filologi nazisti preferivano di gran lunga la lezione quamquam, concessiva (sono tutti uguali

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/la-germania-di-tacito
https://test.doppiozero.com/alessandro-banda


nonostante il grande numero) e, dato che il codice Aesinas lat. 8 porta questa lezione, Himmler in persona nel
settembre 1943, tramite un distaccamento di SS, cercò di impossessarsene ai danni del legittimo proprietario,
il nobile di Jesi, conte Balleani. Per fortuna invano. Ma, benché frustrato, anche solo il tentativo indica
l’importanza fondamentale che la Germania rivestiva per tali fanatici estimatori.

 

 

Va detto peraltro che altri passi dell’opera (per esempio il capitolo 26) sono stati interpretati in chiave
opposta, addirittura come prefigurazioni di una sorta di comunismo agrario primitivo.

Il fatto è che la Germania ha sempre avuto “il privilegio e la condanna dell’attualità”. Inoltre si presenta
come un testo “intrinsecamente ambiguo”.

I due aspetti effettivamente sembrano presiedere, uniti, anche alla sua stessa nascita.

Siamo nell’anno 98 d.C. e Traiano, dopo l’investitura imperiale, rimane sul Reno, non torna a Roma. Perché?
Vuole assicurarsi della stabilità dei confini? Li vuole oltrepassare, portando guerra alle tribù germaniche?
L’opera di Tacito, più che un trattatello etnografico, forse è quello che noi oggi chiameremmo un instant-
book sulla situazione politico-militare dell’impero. Ma dalla duplice possibilità di lettura. 

 



Si prenda infatti la celebre chiusa del capitolo 33: “quando urgentibus imperii fatis nihil iam praestare fortuna
maius potest quam hostium discordiam” (“perché, in questo momento fatale per l’impero, la fortuna non può
offrirci niente di meglio della discordia fra i nemici”). Si tratta di un’espressione simile a certe “illusioni
ottiche nelle quali si possono vedere contemporaneamente due figure opposte o diversissime fra loro”. Ossia:
Tacito pare o esortare Traiano all’azione, a combattere, a estendere le frontiere dell’impero, a vendicare la
disfatta di Teutoburgo, a continuare le imprese di Druso, Tiberio e Germanico, perché il destino sospinge
avanti e si compiano i gloriosi fati di Roma. Oppure si tratta, come disse Paratore, del primo vero rintocco
funebre che le pagine tacitiane facciano squillare, del presagio della fine inevitabile di Roma, travolta
dall’onda d’urto barbarica, sol che terminino le lotte intestine fra le varie orde tribali.

 

Ad analoga molteplicità d’interpretazione si presta anche un altro motivo, quello che passa per proverbiale di
quest’opera, e cioè la contrapposizione tra “salute”, “purezza”, “ingenuità” barbarica di contro alla
“corruzione”, “eccessiva raffinatezza”, “slombataggine” romana. Si sa che, come Manzoni nei Promessi
sposi parlava a suocera (Spagnoli) perché nuora (Austriaci) intendesse, così secondo Gadda, allo stesso modo
Tacito, in vari luoghi della prima parte (capitoli 1-27) della Germania, ma non solo, esalta certe usanze dei
primitivi quasi esclusivamente al fine di deprecarne le analoghe romane. I barbari mangiano per togliersi la
fame, non s’ingozzano per poi vomitare e poi ingozzarsi di nuovo; i barbari rispettano il matrimonio, non
divorziano per poi risposarsi e divorziare ancora; i barbari non praticano l’usura; i barbari non celebrano
funerali sfarzosi; i barbari non chiamano la corruzione moda dei tempi (“nec corrumpere et corrumpi
saeculum vocatur”). 

Ebbene, questi Germani così morigerati, si contrappongono sì ai Romani contemporanei, ma sono assai simili
ai Romani di un tempo, a quelli a cui Cicerone, citando Ennio, poteva riferire il celebre verso moribus
antiquis res stat romana virisque.

 

D’altro canto, se uno considera quel legionario della colonna Traiana che combatte tenendo fra i denti la testa
di un Dace, può vedere agevolmente che i confini tra barbarie e civiltà non sono così netti come si potrebbe
pensare a tutta prima.

La Germania parla dell’Altro e parla di noi, dove il noi non è solo quello dei Romani dell’epoca traianea, ma
anche il nostro, contemporaneo, per quanto grandi possano parere le differenze con l’oggi, anche per esempio
con il modo che abbiamo noi, noi dei secoli ventesimo e ventunesimo, d’intendere una monografia
etnografica. Per noi è opera di ricerca sul campo, per Tacito è, come già ricordato, selezione di luoghi comuni
di autori antichi (l’unico ad avere menzione diretta nell’opera è Cesare, “summus auctorum divus Iulius”).
Per questo, a chiudere questa edizione, c’è una ottantina di pagine tratte da Cesare, appunto, Polibio, Plinio il
Vecchio e altri, a rappresentare il contesto culturale entro il quale si muoveva il nostro autore, il repertorio di
temi, motivi e atteggiamenti culturali che gli erano familiari.

Quanto alla traduzione di Giuseppe Dino Baldi, basti dire che è quella di uno scrittore, non di un traduttore.

 

In conclusione, ci permettiamo di dire che, delle varie Germanie circolanti oggi in Italia, in genere non da
sole, ma accoppiate con l’Agricola e il Dialogo degli oratori, cioè con quelli che Syme chiama i “primi passi
dello storico” Tacito, questa è, a nostro giudizio, senz’altro la migliore e, senza ombra di dubbio, di gran
lunga la più completa.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





