DOPPIOZERO

Oltreil reale

Federico Ferrari
8 Ottobre 2019

Nell’arco dellavita pud capitare di imbattersi in esperienzein cui il percetto, I’ oggetto della percezione,
superail concetto, quell’insieme di percorsi razionali chel’intelletto elabora e mette in opera per dare un
significato al vissuto. | concetti sono, in fondo, una serie di risposte che, astraendo dal contingente e
riducendo I’ esperienza a conoscibile, se non a conosciuto, la rendono gestibile. Nellamoderna
neurobiologias eindividuato nel DMN (Default Mode Network) unarete, presente nel cervello, che svolge
guesta funzione. Quando questa rete cerebrale vain crisi, quando il concetto non riesce agestire il percetto,
guando appare una mancata coincidenzatralaragione e |’ esperienza, ci troviamo di fronte a qual cosa che
resta inspiegabile, se non indicibile. Con un linguaggio pit aulico e spirituale, potremmo dire che appare
I"ineffabile o, come chioserebbe uno studioso delle religioni, appare il numinoso. Ci troviamo, infatti, di
fronte a qualcosa che va oltre I’ esperienza del reale, cosi come siamo abituati a conoscerlo nellavita
quotidiana. Si da, in queste rarissime occasioni, un’ eccedenza 0 una sproporzione che mette in discussione la
certezza stessa di cosa siareale.

Come cambiare la tua mente di Michael Pollan e un poderoso e avvincente resoconto di esperienze di questo
genere; esperienze che lasciano una sensazione di spaesamento perturbante, non solo nel racconto di coloro
che le hanno compiute, le decine di personaggi che appaiono nel testo di Pollan, ma anche nel lettore che,
senzatregua, altalenatralo stupore di scoprire la possibilita di accedere a dimensioni ulteriori della mente e
del reale e lasensazione di trovars di fronte a una sortadi allucinazione collettivain cui lafolliadiviene
norma. Pur su tutt’ atro registro linguistico, laletturadi Pollan fa sorgere inquietudini simili a quelle che
emergono leggendo la Trilogia di Valisdi Philip K. Dick nell’ intreccio indissolubile trabiografiae
narrazione che st moltiplicanel tre romanzi dickiani in unalabirintica proliferazione di piani trafinzione,
realta e ultrarealta. Dick, come Pollan, narra di un’ esperienza“mistica’, esperienza che lo aveva portato oltre
la dimensione spazio-temporal e ordinaria mostrandogli dettagli di un mondo assai prossimo a quello descritto
dallatradizione gnostica.

All’interno dell’ atmosfera onirica, eppur straordinariamente realistica, del romanzo di Dick, che assume
connotati davvero inquietanti se letta parallelamente a diario di quegli anni, uscito con il titolo di L’ eseges,
piu volte viene da chiedersi cosa sialareata e selafiction dickiana non sia piuttosto una parola profetica
capace di mostrare, a di 1a delle apparenze abitudinarie del senso comune, il reale nella sua essenza abissale
e vertiginosa. Altrettanto inquietante e gravido di domande analoghe €l libro di Michael Pollan. E anche per
Pollan e e sue enigmatiche esperienze di passaggio attraverso il muro della percezione e dellarealtavale la
fraseicasticadi Valis: “larealta &€ quella cosa che quando smetti di crederci non svanisce”. Si, in fondo, siain
Dick sianel personaggi descritti da Pollan, ci si trovadi fronte ad esperienze di oltrepassamento del reale che
non necessitano piti di unafede. E, potremmo dire, quel che resta della realta mistica quando non ¢’ & pit
fede, quando non si crede piu. Ci troviamo al cospetto del resto, di quel che resta dellatensione verso I’ aldila,
in un mondo che non crede pit in nullaal di fuori dell’ efficaciadel risultati.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/oltre-il-reale
https://test.doppiozero.com/federico-ferrari
https://www.adelphi.it/libro/9788845933974
https://www.fanucci.it/products/_la-trilogia-di-valis
https://www.fanucci.it/products/_lesegesi

Di quali esperienze trattail libro dell’ autore di fortunate opere sulla consapevolezza alimentare, come ||
dilemma dell’ onnivoro e In difesa del cibo? 1l libro di Pollan credo possa essere definito come il resoconto di
un cammino iniziatico, quello dello stesso autore, alle sostanze psichedeliche. Aristotele, per descrivere

I’ esperienzainiziatica, sottolineava che, piu che come un insegnamento (didaskémenos), lasi dovesse
intendere come un’impronta (typoumenos), un qual cosa che si imprime sull’ anima e sul corpo dell’iniziato.
E, leggendo i resoconti dei “viaggi” riportati da Pollan, si hala netta sensazione di assistere proprio a questo
tipo di esperienza, un’ esperienzache s rivela, per I’ appunto, come un’ oscura sapienza, che si imprime nella
mente di colui che la sperimenta. Non ¢’ é nulla di didascalico in Pollan, matutto appare come vivo, come
reale, come impossibile da eludere e da dimenticare: un sapere impresso nella carne.

Non e raro che |le esperienze psichedeliche raccontate da Pollan abbiano un carattere catabatico, cioé di
contatto e scambio con il mondo dei morti. Molto emozionanti sono le pagine dove Pollan descrive I’incontro
con il teschio del nonno o I’ identificazione dei genitori con due alberi davanti al suo studio, a cui segue la
percezione, anzi la certezza, di una continuitaindissolubiletrai vivi ei morti, tralanascita e la morte. Anche
qui si halanetta sensazione del ripresentarsi di momenti canonici dell’ esperienza misterico-iniziaticanella
guale alla katabasis, alla caduta nelle tenebre, segue I’ inesorabile ascesa verso laluce, I’ anabasis.

Di paginain pagina, attraverso una scrittura brillante e coinvolgente, non esente da un’ironia sferzante che fa
coppia con unarara capacitadi creare empatiatrail lettore e i personaggi (personaggi che, in reata, sono
persone in carne ed 0ssa, quasi tutte viventi e dotate di nomi e cognomi), Pollan non si limita al proprio
percorso, maci accompagnatrai piu avanzati laboratori di ricercadel mondo, mostrandoci come laricerca
scientifica abbia oggi un estremo interesse a studiare I’ efficacia degli psichedelici in moltisssmi campi di
applicazione. E poi, in un aternarsi di situazioni e di colpi di scena, ci trascinaal cospetto di misteriosi
mediatori che, confinati nell’illegalita e in un’ atmosfera magico-sacrale, fanno vivere a uomini e donne, del
tutto normali e allaricercadi un senso per lapropriafin troppo “sensata” esistenza, “viaggi” oltre le porte
dellapercezione, ladoveil confinetral’io eil Tutto vacilla.

Pollan ricostruisce, in questo modo, con grande precisione e doviziadi particolari, le tappe principali della
storiadi queste sostanze dallafine degli anni trenta, anni della scoperta accidentale da parte di Albert
Hofmann della molecoladell’ LSD, sino, nel primi anni del 2000, a loro “rinascimento” (questal’ espressione
di Pollan) ad operadi acuni dei principali centri di ricerca medica e farmacol ogica del mondo, passando
ovviamente per tuttalaleggendaria sperimentazione degli anni sessanta da parte di un’intera generazione di
hippy ed esponenti della controcultura americana, senza dimenticare I’ uso di queste sostanza da parte delle
€lite del jet set internazionale in unarete di personaggi, piu 0 meno inquietanti, dietro i quali si intravedono le
ombre minacciose della CIA e di ancor piu discrete societa segrete.

Si viene cosl adelineare, nelle oltre 400 pagine del libro, un composito e sorprendente affresco che narrale
sorti, pitl 0 meno note, di queste sostanze: dallaloro recente riabilitazione, non solo e non tanto per la cura di
patologie resistenti ai farmaci in commercio e alle terapie comuni (patologie come I’ alcolismo, |e dipendenze
o ladepressione per le quali gli psichedelici hanno dimostrato, nei primi studi pubblicati, straordinarie
percentuali di efficaciaterapeutica), per giungere al loro utilizzo per una piu vasta e complessa comprensione
dellamente e delle sue frontiere. Ricerche, queste ultime, che impongono alla scienza perturbanti
sconfinamenti nelle dimensioni del misticismo e dellafuoriuscita dal sé, spostando i confini del conosciuto
alle soglie della scomparsa dell’ individualita egoica a favore di una coscienza universale o cosmica.


https://www.adelphi.it/libro/9788845922886
https://www.adelphi.it/libro/9788845922886
https://www.adelphi.it/libro/9788845923890

E su queste ultime dimensioni di sconfinamento tra scienza e mistica che, io credo, sorgono gli interrogativi
piu interessanti in una piu vasta e generale ricognizione sul ritorno di una dimensione spirituale nelle
moderne societa del tecnocapitalismo avanzato. Adelphi aveva gia pubblicato, nel 2018, un interessante testo
di Mark O’ Connell dal titolo Essere una macchina, nel quale venivainvestigato un inaspettato cortocircuito
tralo sviluppo tecnologico e laricercadi nuove forme spirituali. In quel caso s trattava del progetti
transumanisti di resurrezione dei corpi attraverso le macchine o, nel peggiore dei casi, di trasmigrazione della
coscienzain unamacchina. In fondo, O’ Connell ci mostrava la risorgenza, sotto nuove spoglie, quasi
totalmente secolarizzate, della novella cristica dell’ avvento del Regno in cui lamorte é vinta. Pollan compie
un gesto analogo a quello di O’ Connell andando ad indagare, attraverso i piu avanzati studi scientifici
attualmente in corso, la possibilita di un ampliamento delle frontiere della mente e della coscienza.



https://www.adelphi.it/libro/9788845932984

Opera di Daniel Mercadante.




E, in questa suaindagine, ci portainterre di confinein cui lascienza, ei suoi derivati tecno-farmaceutici, si
trovano ad intersecare il misticismo e antichissime sapienze, rimandando, in modo pit 0 meno consapevole,
al rapporto tral"*?tman e il Brahman della tradizione hindu o al NoUs aristotelico e tutte le sue derivazioni
averroistiche, secondo le quali vi sarebbe una mente unica, senza forma e senza soggetto, a cui le singole
menti non farebbero che connettersi. E ancora a questa mente unica che Aldous Huxley si riferiva quando,
parlando proprio delle sostanze psichedeliche, in Le porte della percezione, ipotizzaval’ esistenza di un
“Intelletto in Genere” piu vasto di quello individuale. S tratta, in fondo e di nuovo, tornando ale pagine di
Pollan, della ricomparsa dell’ antica necessita umana di oltrepassamento della sfera del quotidiano per
accedere a una dimensione altra o, comunque, piu vasta dellarealta. Non solo dellarealta esterna, chela
fisica e la chimica contemporanee hanno gia dilatato all’inverosimile, tanto verso I’ infinitamente piccolo
quanto in direzione dell’ infinitamente grande, ma anche della realta cosiddetta interiore, quella dellamente e
della coscienza. Gli psichedelici appaiono, oggi, ala scienza, come prima erano apparsi amolti sacerdoti e
sciamani o, in tempi piu recenti, a scrittori e visionari di un mondo aternativo, una possibile via d’ accesso
per questa espansione dei confini dellamente. Gli psichedelici, non piu come droghe ricreazionali, ma come
potenti mezzi tecnici utili per dare avvio a nuove ricerche e scoperte, alo stesso modo in cui lo furono, per la
chimicaelabiologia, il microscopio e, per | astronomia, il telescopio. Quel che davvero sorprende, uscendo
dallaletturadi Pollan, e comelascienzasi confronti, oggi, con questioni che secondo lo scientismo
positivista sarebbero state messe definitivamente “fuori gioco” proprio dall’ evoluzione del pensiero
scientifico, pensiero che le avrebbe bollate come irrazionali e fondate sulla superstizione e sull’ ignoranza.

Cosi, quando nel 2006 un’ equipe della Johns Hopkins University guidata da un neuroscienziato come Roland
Griffiths, pluripremiato per il suo rigore e le sue ricerche nell’ arco di una lunga carriera, pubblica su
“Psychopharmacology” (una delle pit importanti e serie riviste scientifiche di settore) uno studio dal titolo
Psilocybin can occasion mystical-type experiences having substantial and sustained personal meaning and
spiritual significance comprendiamo che si stanno aprendo per laricerca strade fino ad alcuni anni orsono
impensabili. La scienza che certifical’ esperienza mistical Non a caso, |e sostanze psichedeliche — le piu note
delle quali sono I'LSD, lamescalina, la psilocibina, laMDMA, pill conosciuta come ecstasy — vengono oggi
spesso chiamate endeogene, cioe che “hanno Dio a proprio interno”.

Il dettagliato racconto di Pollan ci pone, quindi, davanti a una domanda inaspettata: |e sostanze psichedeliche
che, anche secondo protocolli scientifici, danno accesso a esperienze mistiche ci mostrano che lamistica
diventa scientifica o che la scienza diviene mistica? Puo sembrare una domanda sofistica manon credo lo sia
Credo, anzi, che nellarisposta che noi, nei prossimi anni, daremo a questa o altre simili domande sia
contenuto il destino della futura civilta umana. Una civilta che potrebbe portare a unarivitalizzazione

dell’ esigenza mistico-spirituale dell’ uomo al’ interno dell’ alveo della scienza (una mistica manipolata dalla
scienza) oppure a una dissoluzione o ibridazione del metodo scientifico in unamiriade di anti-metodi 0
contro-metodi, per parafrasare il filosofo della scienza Paul Karl Feyerabend.

Seinfatti noi riuscissimo a stabilire, cosa che la scienza attualmente sembrain grado di fare 0 si accinge a
fare, che |’ esperienza mistica sia dovuta a unainibizione dellarete DMN (inibizione causata da processi
chimici innescati, tragli atri elementi possibili, dagli psichedelici) che conclusione dovremmo trarre? La piu
plausibile e che se I’intero processo dipendesse e fosse causato da principi chimici efisici alloralamistica
sarebbe spiegabile come un fenomeno chimico-fisico e non avrebbe nulla di soprannaturale. 11 mondo a cui
accederemmo in un’ esperienza mistica dipenderebbe in maniera univoca dall’ inibizione di flussi ematici e di
ossigenazione di alcune parti del cervello. Nulladi piu, nulladi misterioso. Verrebbe cosi acadere I’idea
mistericadi un’illuminazione e di un sapere visionario e profetico su unarealta piu profonda e vera che

I’ esperienza mistica mostrerebbe. Non si avrebbe, cioé, una misticizzazione della realta scientifica ma una


https://www.librimondadori.it/libri/le-porte-della-percezione-paradiso-e-inferno-aldous-huxley/

scientificazione della realta mistica, spiegabile secondo regole di causa effetto, al pari di ogni altro processo
chimico-fisico. La scienza, in qualche modo, assumerebbe il controllo anche della vita spirituale. Non
sarebbe piu costretta a relegarla nella sfera della superstizione. Potrebbe, piu semplicemente e
scientificamente, manipolare lo spirituale, come tutto il resto della natura.

Questa sembral’ipotesi piu plausibile, maresterebbe insoluto un ulteriore quesito. Ammesso, infatti, che la
coscienza siafrutto di un particolare equilibrio chimico-fisico e che unavoltamesso in crisi questo equilibrio
la coscienza si dissolva avendo accesso a unarealta ulteriore, chi stabilisce se siapiu “vero” lo stato di
equilibrio o quello di disequilibrio generato dall’ uso degli psichedelici? E, ancora piu radical mente, chi
stabilisce che larealta espansa generata dal disequilibrio psichico siameno reale di quella percepitain una
fase di equilibrio? O, detto ancora diversamente, per quale ragioneil prodotto di piu composti chimici
dovrebbe essere piu vero di un altro o del molti altri possibili partendo dagli stessi elementi di base? E infine,
per quale ragione la coscienza del sé dovrebbe essere pill vera o spiegare meglio il reale della coscienza
diffusadi cui parlanoi mistici e che puo essere generata attraverso un uso specifico di sostanze
psichedeliche? Non si tratterebbe solo di due approssimazioni alapluralitadel reae, allo stesso modo in cui
cambialavisione del reale seio lo osservo a partire dai campi magnetici che lo costituiscono o dalle
lunghezze d’ onda della luce percepibili dall’ occhio umano? E, per noi, dell’ ordine dell’ ovvieta che larealta
del campo magnetico di un corpo e la suarealta visibile sulle frequenze luminose percepibili da un occhio
umano siano esattamente la stessa realta. Ma, a seconda che I’ organo percipiente s sintonizzi su unao

sull’ atra, si generano mondi, visioni del mondo, pratiche di mondo radicalmente diverse. Cosa sarebbe
dunque la visione della scienza una volta scoperto — in realta da millenni e da decine di tradizioni e civilta
disseminate sul globo, ma ora anche dalla scienza— che vi sono altri possibili access a reale e altre
innumerevoli possibili visioni del cosmo, interno ed esterno, che ne determinano un ampliamento pari a
quello dell’ espansione dell’ universo?

Nel moltiplicarsi di queste domande, e di altre ancora, € probabilmente contenuta larealta del mondo che
verra. Forse larealta dell’ umanitadel futuro si trovatrale pieghe di un’interrogazione, sull’ universo e sulla
coscienza che lo riflette, non piu fideistica né puramente razionale, ma che si inoltra nell’ oscuro sapere di una
gnosi, arcana e sempre avenire, le cui frontiere sono a di ladi ogni dominio e di ogni certezza: una
conoscenzain viaggio. ..

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




Michael Pollan

COME CAMBIARE
LA TUA MENTE



