
 

Sostanze, e terapie, psichedeliche 
Federico Ferrari
28 Ottobre 2019

Le cosiddette droghe psichedeliche hanno conosciuto, nell’arco del novecento, fortune alterne. Dopo un
primo periodo di grande sperimentazione medica e, poi, di largo consumo si è passati alla loro
stigmatizzazione da parte dell’opinione pubblica e alla loro messa fuori legge da parte della classe politica.
Per quasi trent’anni, dai primi anni settanta fino alla fine degli anni novanta, sono quasi scomparse dal
dibattito pubblico. Da quasi un ventennio, invece, stanno conoscendo una nuova fortuna, soprattutto, nel
settore della ricerca scientifica e terapeutica. Giorgio Samorini, nato nel 1957, è un ricercatore specializzato
sui funghi e le piante psicoattive, di cui è uno dei massimi esperti mondiali, fondatore e presidente della
Società Italiana per lo Studio degli Stati di Coscienza e autore di numerosi saggi e volumi, come Droghe
tribali (Milano, Shake Edizioni, 2012), Animali che si drogano, edizione aggiornata e riveduta (Milano,
Shake Edizioni, 2013) e Mitologia delle piante inebrianti (Roma, Edizioni Studio Tesi, 2016). Recentemente,
cofirmati con Adriana d’Arienzo, medico anestesista specializzata nella neurofarmacologia degli
psichedelici, ha pubblicato due volumi sulle Terapie psichedeliche (Shake Edizioni, voll. 2, 681 pp.), che
sono una fonte ricchissima di informazioni, utilissime per andare alla scoperta di un mondo estremamente
complesso e stratificato, mondo solitamente rinchiuso nei luoghi comuni e nei “si dice”. Le quasi settecento
pagine del libro si leggono con grande curiosità, proprio per l’accuratezza, la precisione scientifica e lo
sguardo lucido con cui riportano alla luce una storia affascinante e gravida di prospettive future; prospettive
che riguardano la vita di tutti noi, sprofondati in società in cui il disagio psichico è sempre più sentito come
“stato comune”, ben al di là o al di qua di un concetto di “normalità” vacillante e incerto.

 

Perché le sostanze psichedeliche vengono oggi riscoperte dalla ricerca scientifica applicata, al punto di
poter leggere su Scientific American (una delle più antiche e prestigiose riviste di divulgazione scientifica)
che “le sostanze psichedeliche sono pronte per essere il prossimo maggiore fronte nel trattamento della
salute mentale”? Ritiene che l’“effetto sixties” (il pregiudizio sociale verso le droghe psichedeliche diffusosi
nella seconda metà degli anni sessanta) sia in via di dissoluzione e sia quindi possibile una nuova via e una
nuova vita per gli psichedelici?

La nuova vita degli psichedelici nella ricerca scientifica si spiega osservando quanto è accaduto in questi
ultimi trent’anni nella società comune; e ciò a partire dai rabbiosi messaggi di Timothy Leary e dalla ancor
più rabbiosa risposta istituzionale che, nel mettere al bando queste sostanze, fu in grado solamente di renderle
tabù nella ricerca scientifica, e di formare generazioni di medici e psicologi sulla base del luogo comune che
l'LSD brucia le cellule del cervello e induce malformazioni nei feti in chi osa anche solo nominarlo. In realtà
in questi decenni gli psichedelici hanno influenzato/formato il pensiero, l'intuizione e la creatività di una
moltitudine di industriosi professionisti, e non solamente della sempre più esigua fascia dei contestatori
“giovani hippy”. È stata proprio l'influenza dell'LSD, dei funghi psilocibinici e, in questi ultimi anni
dell'ayahuasca, sulle fasce lavorative e intellettuali delle varie Silicon Valley americane ed europee – e cito
qui come unico esempio uno Steve Jobs – ad affievolire gradualmente l'immagine diabolica e soprattutto di
grande pericolo per queste sostanze. Questo impiego sociale sommerso e al contempo massivo è stato il
presupposto che ha permesso una riapertura, una “nuova vita” degli psichedelici nella ricerca scientifica.

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/sostanze-e-terapie-psichedeliche
https://test.doppiozero.com/federico-ferrari


Ma c'è un altro motivo dietro al riabbraccio scientifico con gli psichedelici: la scienza ha tanto bisogno di
queste sostanze. Solamente gli addetti ai lavori – nello specifico i neurofarmacologi – sanno quanto certe
acquisizioni sul funzionamento del cervello umano siano state e continuino a essere promosse dallo studio
dell'interazione degli psichedelici con il nostro sistema nervoso; basti pensare a tutto ciò che conosciamo
oggi dell'articolato sistema serotoninergico, che ha permesso l'elaborazione di farmaci e terapie per svariate
affezioni fisiche e mentali.

 

Leggendo la letteratura di questi ultimi anni sugli psichedelici si nota che spesso vengono indicati come
farmaci. Come sempre, piccoli slittamenti terminologici, da droghe a farmaci (in inglese, drugs, i due termini
coincidono), denotano mutamenti più profondi nella percezione della cosa indicata. In questo caso, tutto
l’aspetto ricreazionale o esperienziale sembra lasciare il passo a quello terapeutico, fino a prefigurare la
nascita di una “medicina psichedelica” da insegnarsi all’interno di ogni percorso formativo di tipo
psichiatrico. 

Pur trovandoci di fronte a un cambiamento di paradigma nei confronti di queste sostanze, soprattutto sociale
e mediatico, continuano a essere diffusi concetti distorti, se non decisamente errati. Tale è il caso dell'uso
“ricreativo” o “ludico” di queste sostanze, concetti tuttora impiegati dentro e fuori gli ambiti scientifici per
indicare il loro impiego nella società comune, in definitiva per indicare qualunque uso “non medico”. In
realtà l'impiego per meri scopi ludici ha un basso peso statistico sugli scopi d'uso “non medici” degli
psichedelici – come diversi studi epidemiologici moderni stanno evidenziando; semmai si tratta dello scopo
d'uso che fa più rumore, poiché un giovane che va “fuori di testa” per un inappropriato uso discotecario di
queste sostanze impegna psichiatri e giornalisti più di altri assuntori delle medesime sostanze. Questi stessi
studi epidemiologici ci dicono che al di fuori degli ospedali gli psichedelici sono principalmente impiegati
per scopi di conoscenza, per un incremento del benessere psichico e per scopi produttivo-prestazionali. I
medesimi studi ci dicono che chi impiega psichedelici è meno dedito all'alcolismo cronico, è meno violento
in famiglia, ha una minore propensione al crimine.

Riguardo il concetto di “medicina psichedelica”, ho l'impressione che queste sostanze stiano percorrendo la
medesima strada aperta dalla Cannabis, per la quale, dopo decenni di “formazione” a-scientifica, il
riconoscimento sociale della sua utilità medica sta aprendo la strada verso l'accettazione sociale del suo
impiego “non medico”. Con la differenza che l'LSD, i funghi psilocibinici e l'ayahuasca hanno bassa tossicità
fisica e nessun potenziale additivo – basti osservare il loro moderno impiego per la disassuefazione dall'alcol,
cocaina, eroina, tabacco, in qualità di “droghe che curano i drogati”. È dunque presumibile che arriverà un
giorno, già scrutabile all'orizzonte, di rivalutazione degli psichedelici non solo come medicine, ma per quelle
proprietà “rivelatrici della mente” e induttrici di consapevolezza per le quali da millenni l'uomo ne fa uso, e
che furono riscoperte dalla occidentale “generazione sixties”, così barbaramente disillusa dalle mitomanie di
un Timothy Leary e dai deliri criminali di un Charles Manson.

 



Opera di Aaron Glasson.

Quali sono, oggi, i maggiori campi di sperimentazione? e quali le patologie per le quali l’uso degli
psichedelici sembra avere un’efficacia significativa?

Gli psichedelici vengono usati nella ricerca di base e nella ricerca in ambito terapeutico. Nella ricerca di base
sono utilizzati come strumenti di comprensione dei processi mentali e del comportamento umano, fornendo
utili informazioni nel campo della psicologia e delle neuroscienze. Quest’analisi è stata definita “studio dei
correlati neurali” e può essere applicata sia allo stato di coscienza ordinaria che ad altri stati di coscienza
quali il sogno e la meditazione profonda.

Tra i campi di applicazione terapeutica cito innanzitutto la depressione maggiore, che è la forma di
depressione tristemente a più elevata incidenza suicidaria, e che in diversi paesi, anche europei, viene già
trattata con la ketamina, mentre la psilocibina sta dando negli studi clinici già di Fase 3 risultati che sembrano
essere ancor più favorevoli rispetto alla ketamina. Un altro esteso target terapeutico riguarda il trattamento
delle dipendenze patologiche (alcolisti, eroinomani, cocainomani, tabagisti) mediante iboga, ayahuasca,
psilocibina, ketamina. Nel caso delle dipendenze da oppiacei, e ricordando il grave e attualissimo problema
della “epidemia” da Fentanil, responsabile di decine di migliaia di decessi negli USA e che sta ultimamente
interessando anche l'Europa e l'Italia, l'impiego di sostanze psichedeliche potrebbe essere un'utile alternativa
o, a seconda dei casi, essere indicata come fase successiva al trattamento con metadone. Un altro target
terapeutico riguarda il disturbo da stress post-traumatico, molto diffuso nelle aree geografiche coinvolte dalle
guerre e nella popolazione vittima di torture, stupri e altre violenze fisiche e psicologiche; per questi casi la



sostanza più indicata non riguarda un vero e proprio psichedelico, bensì il famoso empatogeno MDMA,
altrimenti noto come “ecstasy”. Pure la ketamina sta offrendo risultati interessati per questo disturbo
psichiatrico. Un ulteriore target terapeutico, che fu utilizzato negli anni '50-'60 del secolo scorso e che è stato
recentemente rivalutato, soprattutto nella clinica oncologica, riguarda il trattamento dei forti stati ansiosi e di
depressione di cui è vittima una buona parte degli individui che si trovano nell'ultima fase della loro vita a
causa di una malattia incurabile. In questi casi lo psichedelico più indicato parrebbe essere la psilocibina,
tenendo conto del fatto che non viene somministrata per trattare la causa che sta portando alla morte
l'individuo, bensì per trattare i disturbi psichici indotti dalla consapevolezza del sopraggiungere della propria
morte, in definitiva per trasformare il terrore della Nera Signora in una più serena accettazione della sua
ineluttabilità. Con questo tipo di trattamento, per il quale Adriana e io abbiamo coniato il termine di
approccio tanatodelico alla morte, l'individuo tende a passare attraverso un processo psicologico di “morte-
rinascita” indotto dallo psichedelico e da un'adeguata assistenza psicoterapeutica e, invece di rinchiudersi in
un vizioso stato di rifiuto, terrore, ansia e depressione – che di frequente comporta anche problemi
assistenziali – si “riapre al mondo”, tornando ad apprezzare il tempo che gli resta da vivere.

Le potenzialità terapeutiche degli psichedelici non si esauriscono ai soli disturbi mentali, e numerose
evidenze aneddotiche e pre-cliniche suggeriscono un'efficacia anche nelle malattie neurodegenerative e in
alcuni tipi di tumore (ayahuasca) e in alcuni tipi di emicranie (psilocibina, LSD).

 

Un punto che credo sia utile spiegare a un vasto pubblico è l’importanza sempre maggiore che la moderna
ricerca sugli psichedelici dà ai concetti di set e di setting, al punto da ritenere che non esista un effetto della
sostanza psichedelica in sé, ma solo una correlazione indissolubile tra set setting e psichedelici.

L'influenza dell'ambiente fisico e umano (setting) e della predisposizione psico-fisica e della cultura
dell'individuo (set) sull'effetto di un “rivelatore della mente” è enorme, al punto da stabilire/dettare i
contenuti dell'intera esperienza visionaria. Lo sanno bene gli sciamani tradizionali che impiegano peyote,
funghi, ayahuasca e altre fonti visionarie, e che nei loro riti controllano, condizionano e influenzano
l'esperienza mediante una serie di elementi ambientali (musica, canto, danza, oscurità notturna) e di
condizioni psico-fisiche dell'individuo (digiuno, isolamento). Nella nostra cultura l'importanza del set e del
setting ha tardato a essere riconosciuta, a causa della nostra mania di dare esclusiva importanza a una
struttura chimica piuttosto che allo spazio esistenziale e semantico con cui interagisce tale struttura chimica.
La preparazione psicologica e culturale dell'individuo che si sottopone alla universale, ma pur sempre
delicata, esperienza visionaria è e resterà un must imprescindibile, e sarebbe opportuno che gli individui della
società comune e i camici bianchi che non hanno gli strumenti intellettivi per tenere adeguatamente conto di
ciò, evitassero di conoscere personalmente e, soprattutto, di assumersi la responsabilità di far conoscere agli
altri l'esperienza psichedelica.

 

Per buona parte del secolo scorso gli psichedelici sono stati considerati come un “facilitatore” per liberare
materiale inconscio. Proprio per questo, venivano spesso considerati ausili terapeutici all’interno di più
vasti processi clinici di matrice psicanalitica. Negli ultimi decenni – e nel vostro libro vi dedicate ampio
spazio – si è aperta la strada a un utilizzo degli psichedelici con un approccio neurofenomenologico.
Potrebbe accennarci di cosa si tratta? e quali sono le principali differenze rispetto alle classiche
psicoterapie di matrice freudiana?

La neurofenomenologia non è una pratica medica, bensì una moderna disciplina d'indagine scientifica che si
offre anche a numerose applicazioni mediche. Fondata negli anni '90 dal biologo cileno Francisco Varela, la
neurofenomenologia cerca di affrontare con i più moderni strumenti il secolare (in realtà millenario, se
partiamo da Aristotele e Platone) “problema mente/corpo”, proponendo di unire due metodi d'indagine
classicamente opposti: le neuroscienze e la fenomenologia. Le neuroscienze, basandosi sul metodo d'indagine



oggettivo “di terza persona”, sono solite considerare i resoconti soggettivi con un mero valore aneddotico.
Nella neurofenomenologia si torna a dare un valore scientifico alle esperienze soggettive, addirittura un
valore di primo piano. E nel contesto della ricerca neurofenomenologica, in questi ultimi anni gli psichedelici
sono stati rivalutati come strumento di comprensione della coscienza umana.

 

Opera di Aaron Glasson.

È vero che durante il secolo scorso gli psichedelici sono stati utilizzati soprattutto come catartici a scopo
psicoanalitico. Tuttavia, l'importanza del ruolo della psicoanalisi si è via via ridotta in seguito alle critiche
avanzate dalla più recente teoria cognitiva e dallo sviluppo farmacologico in psichiatria. Nell'ottica delle
moderne scienze cognitive, o per lo meno della loro parte più critica e, forse, più “fondamentalista”, la
psicoanalisi è ritenuta aver fallito nel tentativo di insediarsi come “la” scienza della mente, sino a essere stata
in maniera critica (ma si può pensare anche in maniera indecorosa) definita come un “sistema di credenze”,
una tautologia con ipotesi non dimostrabili. Ciò nonostante, vi sono studiosi che, ritenendo un errore
cestinare oltre un secolo di storia e di pensiero psicoanalitico, ipotizzano una possibile integrazione della
psicoanalisi con le neuroscienze cognitive; e in questa possibile integrazione gli psichedelici, nel loro aspetto
fenomenologico, potrebbero ricoprire un ruolo importante, essendo in grado di fornire nuove conoscenze
sulla natura della mente e su come questa origini dall'attività cerebrale, e ciò mediante soprattutto le nuove
tecniche di neuroimaging e nuovi modelli cerebrali quale il modello entropico. I nuovi approcci terapeutici
con gli psichedelici si basano nei loro aspetti teorici su questi moderni sviluppi della neurofenomenologia.



 

Per lunghi anni la psichiatria ha considerato le visioni derivanti da esperienze mistiche come forme
patologiche dei processi psichici. Alla luce delle ricerche degli ultimi decenni – particolarmente nota è
quella svoltasi sotto la supervisione di Griffiths, alla Johns Hopkins University, e pubblicata nel 2006 su
“Psychophamacology”, in cui si è studiato la capacità degli psichedelici di produrre stati mistici –, a suo
avviso, che rapporto può sussistere tra esperienze mistiche indotte e dimensione terapeutica?

Citando Griffiths ha toccato un punto caldo della moderna ricerca scientifica con gli psichedelici, che vede
contrapposte due scuole di pensiero: da una parte la visione della scuola statunitense della Johns Hopkins,
che vuole vedere l'esperienza “mistica” degli psichedelici come univoco fulcro rivelatore, e di conseguenza
terapeutico, di questo tipo di esperienze; dall'altra la visione delle varie scuole europee, in cui Adriana e io ci
riconosciamo, che rifiutano l'impiego di concetti interpretativi quali “misticismo” e “spiritualismo” come
metri di misurazione scientifica degli effetti di queste sostanze. Ciò premesso, per spianare in maniera stabile
la strada verso un consapevole impiego psichiatrico degli psichedelici si dovrebbe affrontare un grosso
ostacolo, che riguarda le fondamenta teoriche e fors'anche esistenziali della psichiatria, e cioè la
patologicizzazione degli stati modificati di coscienza. Una patologicizzazione che ha radici molto antiche,
precedenti la formazione della psichiatria moderna e della psicoanalisi freudiana. Ma si tratta di un discorso
troppo delicato per poter essere affrontato con un certo grado di completezza in questa intervista, potendo al
massimo rimandare alle pagine del nostro libro che toccano questo argomento.

 

Quali sono le maggiori “scuole” europee?

Va citata innanzitutto l'équipe della Imperial College di Londra, guidata da David Nutt e Robin Carhart-
Harris; quindi la folta équipe svizzera guidata da Franz Vollenweider dell'Università di Zurigo; molto attive
sono anche le équipe spagnole, quella guidata da Jordi Riba presso l'Università Autonoma di Barcellona e
quella del gruppo della ICEERS, sempre di Barcellona, guidata da José Bouso.

 

Leggendo il vostro libro, è sorprendente venire a conoscenza della mole enorme di ricerche sperimentali
sugli psichedelici compiute in Italia nel secolo scorso. Ricerche, spesso, dimenticate e poco conosciute
internazionalmente. Qual è lo stato attuale della ricerca nel nostro paese?

Allo stato attuale non esiste alcun progetto di ricerca italiana rivolto alle terapie psichedeliche. Ma che
l'interesse accademico e medico per queste applicazioni terapeutiche stia rifiorendo anche nel nostro paese è
evidenziato dalle sempre più numerose tesi universitarie delle Facoltà di Psicologia, Medicina e Sociologia
che trattano questo tema, così come lo osserviamo personalmente dalle sempre più frequenti richieste di
informazione che ci rivolgono medici e psicologi, e non solo neo-laureati. Ed è stato questo il motivo
principale che ci ha indotto a scrivere il nostro libro Terapie psichedeliche, un testo di divulgazione
scientifica al servizio di quanti, in Italia, intendano avvicinarsi a queste tematiche.

 

Michael Pollan, nel suo recente libro Come cambiare la tua mente, sostiene che per una sperimentazione
consapevole e davvero efficace degli psichedelici – sto pensando ad un uso non necessariamente terapeutico
–  sia più appropriato un uomo maturo che non un giovane, perché il primo avrebbe un apparato psichico fin
troppo funzionale ed abitudinario (e quindi abbastanza forte per subire un sano cambiamento o un
“azzeramento” delle risposte automatiche che instradano in comportamenti ripetitivi) mentre il secondo
vivrebbe ancora in modo incerto la possibilità di dare risposte al proprio vissuto e sarebbe, di conseguenza,
proprio per la sua mancanza di un sistema normativo di risposta, messo in crisi da un’esperienza totalmente
destabilizzante rispetto alla “normalità”. In questo modo, verrebbe a ribaltarsi il cliché secondo il quale le



droghe sarebbero una prerogativa della gioventù. Lei cosa ne pensa?

Ritengo che Pollan – che è uno scrittore che apprezzo molto e che si sta rivelando come uno dei più
importanti influencer per il cambio di paradigma sociale e mediatico a cui stiamo assistendo nei confronti
degli psichedelici – abbia indicato con questo suo pensiero un concetto importante, che resta forse da
focalizzare completamente: quello dell'esigenza di una certa maturità intellettiva per affrontare nella maniera
più appropriata questo tipo di esperienze “rivelatrici”. Pollan riconosce in prima istanza una maggiore
maturità intellettiva negli individui adulti rispetto a quelli giovani. Si potrebbe disquisire se questa
distinzione di natura generazionale sia la più realistica, preso atto della massa di adulti responsabili, con i
loro bassi livelli di consapevolezza, delle piaghe ecologiche e razziste di cui soffre il mondo attuale.
Personalmente ho la tendenza a dare (o forse solo a sperare in) una maggiore fiducia alle nuove generazioni
che a quelle adulte.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





