
 

Un italiano a Seul 
Federico Pianzola
29 Ottobre 2019

Oppa Gangnam style

 

Si chiama “mitopoiesi”, esiste da millenni come forma di affermazione dell’identità di culture e società: il
modo migliore per contrastare un modello culturale egemone, una narrazione dominante, è con una storia che
proponga un modello differente, ma soprattutto che sia una storia ancora più efficace del modello esistente
(cfr. Furio Jesi). Se però le storie sono generate all’interno della medesima società, c’è il rischio che tutto
rimanga bloccato in una dinamica fra cultura dominante, culture alternative e culture di opposizione (cfr.
Raymond Williams). Il cambiamento è quindi solo illusorio, una apparente libertà che consente all’ideologia
dominante di reprimere le idee veramente rivoluzionarie che potrebbero sovvertirne l’egemonia. Cosa c’entra
questo con la Corea? C’entra soprattutto con l’ampia diffusione che il K-pop sta avendo in gran parte del
mondo. C’entra perché, forse per la prima volta nella storia della civiltà occidentale, un movimento culturale
asiatico (Hallyu, l’onda coreana) sta avendo una forte influenza su una generazione di adolescenti. Il fatto che
il K-pop sia un fenomeno originatosi in una società altra lo rende potenzialmente destabilizzante per i
modelli culturali dominanti in Occidente, perché è difficilmente riconducibile a una dialettica esistente
all’interno della nostra società. Le società orientali sono spesso definite collettiviste e conformiste, aspetti
che sono riflessi anche nel K-pop: i BTS, che sono in sette, gli EXO, che erano originariamente dodici, e in
generale tutti i ragazzi delle boy band orientali si vestono, pettinano e truccano con uno stile molto simile fra
di loro, conformandosi a uno standard di bellezza a volte chiamato soft masculinity.

 

È proprio questo modello maschile diverso da quelli più diffusi in Occidente che può avere un effetto di
contronarrazione. Provenendo dall’esterno, la soft masculinity del K-pop ha il potenziale di creare
cambiamenti non facilmente assimilabili dai modelli culturali esistenti, o perlomeno governabili, nella
società occidentale. Non un’estetica maschile legata alla forza fisica, bensì un’immagine di uomo con un
volto fanciullesco, un fisico esile e un aspetto esteriore curato grazie all’uso di cosmetici e trattamenti di
bellezza di cui è comune parlare in pubblico. Che impatto può avere la diffusione di un simile modello di
mascolinità in un Europa? Soprattutto in un’Europa con una crescente diffusione di ideologie di destra,
tradizionalmente legate a esibizioni di violenta forza maschile e omofobia? In Corea entrambi gli aspetti
convivono, creando un conflitto paradossale fra questo tipo di immagine maschile e la disparità di genere
nella società coreana, estremamente patriarcale e conservatrice. Ne è un esempio lampante il recente scandalo
che ha come protagonista proprio un famosissimo cantante, Seungri, membro della boy band Big Bang.
Nonostante la sua immagine pubblica si conformi ai tratti della soft masculinity, Seungri era al vertice di una
rete di sfruttamento, abuso e mercificazione di ragazze che frequentavano discoteche della capitale coreana.
Non serve scomodare Erving Goffman e Judith Butler e teorizzare come l’identità maschile diffusa nel K-pop
sia una performance, invece è forse più interessante considerare come questa immagine maschile venga
recepita dai milioni di fan in tutto il mondo.

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/un-italiano-seul
https://test.doppiozero.com/federico-pianzola
https://it.wikipedia.org/wiki/Scandalo_del_Burning_Sun


 

È una domanda che si sono fatti alcuni ricercatori che studiano l’influenza della cultura coreana nel Sud-Est
asiatico e la risposta può essere estremamente rilevante anche per l’Europa: nonostante questo
coinvolgimento rappresenti una forma di resistenza al controllo da parte dello Stato in un contesto sempre più
autoritario, questo tipo di fandom non necessariamente mette in questione le gerarchie patriarcali esistenti
nelle relazioni fra generi in Malesia (Ainslie, M. J., Korean Soft Masculinity vs. Malay hegemony: Malaysian
masculinity and Hallyu fandom). Inoltre, la maggior parte delle adolescenti indonesiane intervistate è
consapevole che nel business dell’entertainment l’identità di genere possa essere modificata e presentata
come parte di una strategia di marketing e come performance (Ayuningtyas, Paramita, Indonesian Fan Girls’
Perception towards Soft Masculinity as Represented By K-pop Male Idols). Accanto a questi esempi, per
interrogarsi su possibili dinamiche occidentali legate alla diffusione della hallyu bisogna anche tenere
presente che le società sono sistemi autopoietici che si auto-regolano, cioè sistemi le cui dinamiche non sono
decidibili e prevedibili in modo centralizzato (cfr. Gregory Bateson e Niklas Luhmann). La creazione,
l’esistenza e il cambiamento dei sistemi sociali sono dati dalla moltitudine di interazioni degli individui che li
compongono e dai flussi e mutamenti delle idee e storie esistenti all’interno del sistema. Le dinamiche
esistenti in Corea, Malesia e Indonesia fra soft masculinity e parità di genere, quindi, non saranno le stesse
che avverranno nelle società occidentali, in cui sono in corso da molti più anni processi di emancipazione
femminile e di presa di coscienza maschile delle ineguaglianze fra generi. Sarà interessante vedere cosa
avverrà nei prossimi anni in Europa, ma anche in Nord America.

 

Tutto un altro discorso andrebbe fatto per l’assimilazione di alcuni aspetti della cultura occidentale in quella
coreana e per l’importanza che le artiste donne del K-pop hanno per le ragazze coreane, come modelli di
emancipazione dalle gerarchie neo-confuciane di età e genere che dominano la cultura coreana. Ma in questi
casi la questione mi sembra estremamente più complessa. Forse ne accennerò in una prossima cartolina.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



