
 

Pasolini: gesto, corpo, memoria 
Claudio Franzoni
1 Novembre 2022

La memoria corporale

“‘E annamoce’, fece con la bocca storta e alzando le spalle il Riccetto”. Qualsiasi movimento dei “ragazzi di
vita” di Pasolini è sempre accordato con le frasi secche e con le imprecazioni rituali che fanno da cerniera tra
una scorribanda e l’altra nei quartieri delle periferie romane. Dove c’è quella frase, si sincronizza anche quel
gesto, in una ritmata corrispondenza di predicati verbali e di predicati gestuali. Come si accompagna la
parlata ad alta voce, se non con le mani accanto alla bocca? Ci sono più varianti: “‘E statte zitta’ gridò
sardonico il Riccetto con le mani a imbuto”; ma si strilla anche “con la mano sull’angolo sinistro della
bocca”. E l’allusione erotica? Alvaro a Nadia: “‘Tu me sa che oggi ancora non hai ricevuto’, disse, facendo il
gesto di calcare qualcosa col palmo della mano”.

Che alcuni di questi movimenti ci risultino estranei o di difficile ricostruzione la dice lunga sui mutamenti
culturali avvenuti negli ultimi decenni. “‘Namo, dàje’, concesse finalmente Alvaro, facendo alla paragula col
mento un cenno verso il capanno”. Questo gesto riusciamo a figurarcelo forse solo grazie al cinema di quegli
anni, e non solo quello di Pasolini. Non si riesce proprio a capire, invece, che cosa significhi “schioccare la
lingua con disprezzo”, in connessione o meno con una frase ingiuriosa.

Alla prima prova cinematografica di Pasolini, pochi anni dopo, ci si poteva aspettare che abbondassero i gesti
che in Ragazzi di vita si incontrano quasi a ogni pagina. E invece assistiamo a quel continuo camminare
avanti e indietro di Accattone, poche volte con le “mani in saccoccia”, quasi sempre con le braccia ferme,
distese giù lungo i fianchi. Forse è quel modo di camminare che in Ragazzi di vita viene detto “scavicchiato”,
cioè “smidollato, cascante” (come l’autore spiega nel glossarietto finale). Franco Citti procede con questo
portamento dimesso lungo la strada, ora da solo, ora con la ex moglie, ora, attraverso sentieri e pratoni della
periferia romana, con Stella, la nuova ragazza. Il film è tanto concentrato sulla tragedia di Accattone – sulla
rigidità del corpo come immagine dell’incapacità di uscire dalla propria condizione – da non lasciar spazio
alla pluralità di movimenti che animano il primo romanzo.

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/pasolini-gesto-corpo-memoria
https://test.doppiozero.com/claudio-franzoni


In La ricotta (1963), la fame non è più quella di Accattone, ma di Stracci – il protagonista – e della sua
famiglia; l’attore (non professionista) è Mario Cipriani, che nel film del 1961 aveva fatto la parte di Balilla,
un ladro; del resto si rivedono due giovani che in Accattone se ne stavano seduti fuori dal baretto, “il Cipolla”
e “il Capogna” (nella realtà Renato Capogna).

È il ventre di Giovanni ‘Stracci’ che mette in moto la breve storia della Ricotta, ed è una caverna, il ventre
della terra, il luogo in cui si svolge il formidabile pasto che porterà il sottoproletario a morire in croce, nel set
cinematografico in cui si gira un film su Gesù. Sin dall’inizio, insomma, il cinema di Pasolini parla di corpi,
come continuerà a fare, spostando di continuo il punto di osservazione, fino a Salò.



Proviamo a rivolgere a questi corpi della Ricotta domande che potremmo girare anche ad altre immagini (e
altri testi) dell’inizio degli anni ‘60: da dove vengono (si intende, nei loro movimenti, nelle loro posture,
negli abiti e negli accessori che portano addosso)? E quali cambiamenti li attendono negli anni seguenti
(proprio gli anni in cui sono ormai “scomparse” del tutto le lucciole)? Possiamo interrogare i personaggi
della Ricotta per una ragione semplice: perché nel film c’è una varietà di strati sociali assente da altre opere
di Pasolini, Accattone ad esempio, una gamma che va dal borgataro-comparsa Stracci fino al produttore del
film e ai suoi amici.



C’è prima di tutto Stracci, con la sua camminata e col suo modo di parlare ad alta voce, aprendo il palmo
della mano di fianco alla bocca, proprio come avevano fatto il Riccetto, il Begalone, lo stesso Accattone. Il
suo modo di piangere, strofinandosi le nocche degli indici sugli occhi; il suo inginocchiarsi e fare il segno
della croce davanti a un altarino lungo la strada come una sorta di automatismo (anche in Accattone Cipriani
si fa due volte il segno, ma a rovescio). E c’è poi la ragazza, una comparsa, impegnata in un improbabile
strip-tease; all’opposto la camminata elegante della prima attrice, Laura Betti, e la posa rilassata e intensa del
regista seduto (“solo come Capaneo” è scritto nella sceneggiatura); c’è poi il giornalista, che si approssima al
regista-Orson Welles per chiedere un’intervista alzando il dito indice come uno scolaretto; sta in piedi con le
braccia aderenti ai fianchi, impegnato in un continuo, leggero inchino – “le spallacce, curve come un lacchè
alla corte di Re Sole, o un caporale di corvée davanti al superiore” –, ma rapido a fare le corna, non appena il
regista nomina la morte. E la risposta di quest’ultimo è quella di girarsi di colpo e mostrargli le spalle,
inveterato segno di disprezzo.

 



Un momento speciale, non a caso l’unico contrassegnato dal colore, è quello degli attori che provano a rifare
coi loro corpi la Deposizione di Rosso Fiorentino e il Trasporto di Cristo del Pontormo; Salvatore S. Nigro,
tra gli altri, rilevava qui la “filologica accortezza nell’accoppiamento dei capolavori dei Dioscuri fiorentini
che costituivano la fronda manieristica uscita fuori dalla bottega di Andrea del Sarto”.

Ci sono poi i movimenti ritmici dei ginnasti lungo l’Appia, e, infine, il calibrato muoversi del corteo, anzi
della “corte” (così la sceneggiatura) del produttore accompagnato da uomini politici, attori e attrici in visita
alla troupe; fanno da contraltare a questa pausata eleganza, baciamano compresi, i saltelli dei paparazzi che
riprendono l’arrivo del gruppetto.

Da dove vengono dunque gesti, movimenti e posture degli uni e degli altri? Se si eccettua la danza dei
fotografi e l’idea dello strip-tease (peraltro un “cattivo spogliarello” per usare un’espressione di Jean
Baudrillard), forse non c’è nulla di nuovo. Si potrà dire che è un’ovvietà, ma è un’ovvietà così banale? Quei
gesti, movimenti e posture, infatti, sono stati appresi, e in questo senso vengono dal passato: “Il corpo non è
mai al presente” scrisse Gilles Deleuze. Il sottoproletario ha appreso a muoversi in quel modo, il produttore
ha imparato a muoversi in un’altra, ben differente maniera; e il sorriso del primo – quando ad esempio si
traveste da donna per “arranfare” un secondo cestino di vivande (con uno sguardo “balordo”) – ha tutt’altra
forma e tono rispetto al sorriso, misurato e sicuro di sé, dell’imprenditore-produttore. Quanto agli abiti
dell’uno e dell’altro, non c’è discussione. Viene in mente un passo di Pierre Bourdieu in cui si sostiene che lo
stile borghese si differenzia da quello dei ceti popolari nell’“economia di mezzi nell’impiego del linguaggio
del corpo”: “la gesticolazione e la fretta, le boccacce e le mimiche si contrappongono alla flemma (‘i gesti
lenti, lo sguardo lento’ della nobiltà secondo Nietzsche), al ritegno e all’impassibilità, che sono il
contrassegno del rango”.

Nella Ricotta, ogni livello sociale viene ad avere così un suo atteggiamento corporeo distinto e ben
riconoscibile e l’“omologazione” di cui Pasolini parlerà ripetutamente negli anni seguenti, non è ancora
rappresentata; in compenso, attraverso il cinema, egli anticipa quelle riflessioni sul rapporto tra
comportamento e cultura (soprattutto dei giovani) che troveranno spazi negli articoli sul "Corriere della
Sera", una decina d’anni dopo. Nel 1974, in polemica con chi lo accusava di estetismo, Pasolini affermerà
infatti che “la cultura di una nazione (nella fattispecie l’Italia) è oggi espressa soprattutto attraverso il
linguaggio del comportamento, o linguaggio fisico”; quella era la ragione per cui non nascondeva di sentirsi
uno di quei “certi pazzi che guardano le facce della gente e il suo comportamento”. E infatti l’anno prima
aveva tracciato quella straordinaria storia dei capelli lunghi (maschili), una storia che si svolge in un breve
arco temporale, dai pieni anni ’60 ai primi ’70, ma che descrive la parabola di un segno, dal suo imporsi
come emblema della contestazione al suo progressivo affievolirsi in una pura “funzione distintiva”. I due
giovanotti “capelloni” incontrati a Praga sono silenziosi in quanto per loro parlano appunto i capelli lunghi,
perché – a differenza di quanto capita a tutti nel comportamento quotidiano – essi sono esattamente
consapevoli della portata del loro gesto: “quel linguaggio privo di lessico, di grammatica e di sintassi, poteva
essere appreso immediatamente, anche perché, semiologicamente parlando, altro non era che una forma di
quel ‘linguaggio della presenza fisica’ che da sempre gli uomini sono in grado di usare”.

Molti degli ultimi interventi pubblici di Pasolini insistono dunque sul tema della omologazione dei
comportamenti: la “scomparsa delle lucciole” viene a coincidere anche col ridursi della ricchezza espressiva
della lingua, dei dialetti in particolare, col degradarsi della mimica e della gestualità: da una “corporalità”
popolare ancora riconoscibile (naturalmente in opposizione a quella piccolo-borghese) si sarebbe passati a
una indifferente apparenza dei corpi, “fisicamente intercambiabili” tra destra e sinistra. Quanto più il suo
discorso si fa assoluto (e apocalittico), tanto più le sfumature e i dettagli si perdono, salvo quelli che ai suoi
occhi guastano le belle figure dei giovani, come quando alcuni di essi decidono “di mettersi una benda in
testa oppure di calcarsi una scopoletta sugli occhi”. Quelle di Pasolini sono argomentazioni tanto radicali



quanto generiche (e, in questo senso, la visione senza speranze che Georges Didi-Huberman attribuisce a
Pasolini è tale fino a un certo punto); egli ne è pienamente consapevole, come leggiamo in un articolo (
Lettera aperta a Italo Calvino: quello che rimpiango, 1974) in cui chiarisce che la propria visione della
nuova realtà culturale italiana “riguarda il fenomeno come fenomeno globale, non le sue eccezioni, le sue
resistenze, le sue sopravvivenze” (corsivo mio). Le eccezioni sarebbero i giovani che appartengono “alla
nostra stessa élite”, dunque gli uomini di cultura (ma non delle “sottoculture”), gli intellettuali consapevoli
della situazione generale e perciò eventualmente destinati ad essere “ancora più infelici di noi”.

E le “resistenze”, le “sopravvivenze”? Sotto il riflettore della polemica, le une e le altre vengono di fatto
oscurate, sostanzialmente non funzionali al tono dell’invectiva – poiché questo sono gli articoli del Corriere,
anche se il bersaglio non è una singola persona, ma una cultura, quella piccolo-borghese che avrebbe ormai
assorbito quella popolare e contadina. In un testo del 1970 è proprio questa scomparsa a provocare un
inatteso montaggio di oggetti sacri, di epoche e geografie distanti:

“Ho pianto di vere lacrime, davanti a un idoletto della tribù Baule, fatto di legno e filamenti
vegetali; ho pianto perché quello era il piccolo nume contadino del Lazio di Turno. Lacrime su
un mondo perduto anche nelle sue ultime propaggini: infatti il monoteismo contadino dopo
essere stato per tanto tempo modulo e strumento di potere viene buttato a mare dal potere
industriale”.

 

In definitiva Pasolini polemista è attento ai corpi come superfici sociali – le capigliature appunto, la moda
seguita in modo ossessivo, gli accessori e gli oggetti a corredo del nuovo edonismo consumistico –, una
superficie sgradevole fin che si vuole, ma pur sempre una superficie. È invece a Pasolini regista che
possiamo chiedere una descrizione più piena del corpo, non solo perché nei suoi film si trova un elenco di
situazioni mimiche, gestuali e comportamentali, ma perché in essi “la realtà parla con se stessa”, per usare
sue parole, e i corpi, potremmo dire noi, parlano con se stessi. Prendiamo ancora La ricotta, le scene in cui
alcuni giovani ballano durante una pausa della lavorazione del film; i primi due, mentre scorre la sigla,
eseguono ‘bene’ il twist, quanto mai di moda in quegli anni; altri due, “il Cipolla e il Capogna” (proprio
quelli già incontrati in Accattone), mentre il giornalista intervista Welles-Pasolini, lo ballano su un brano
dell’anno precedente, quell’Eclisse Twist composto da Michelangelo Antonioni e Giovanni Fusco, che Mina
canta in L’eclisse dello stesso Antonioni (1962). Un brano di una cantante di successo che dunque è anche
una citazione, ma del tutto speciale, come lo sono – più avanti nel film – le note della sequenza medioevale
del Dies irae suonate da una fisarmonica e la cavatina della Traviata (Sempre libera degg’io) in forma
bandistica.

                              

   



Citazioni che sono anche ibridazioni, come è ibridato il twist di questa seconda coppia maschile: “coi sederi
in fuori, sporgenti come quelli dei negri, ballano in silenzio orgiastico”; una serie di atteggiamenti buffi – tra
questi anche il buttar fuori la lingua – che ricordano Totò, più che Adriano Celentano. I due – a cui si
aggiunge una comparsa nelle vesti di angelo con la tromba – stanno dunque ripetendo le mosse del ballo, un
ballo d’importazione recente e del tutto estraneo a quelli consueti allora in Italia; obbedendo a quale processo
le mosse canoniche del twist vengono rifatte e, alla fine, trasformate? Ciò avviene secondo la memoria
gestuale del Cipolla e del Capogna, cioè secondo quell’insieme di regole, istruzioni e abilità corporali
assimilato fin dall’infanzia. In altre parole, solo in apparenza il Cipolla e il Capogna ballano il twist: essi in
realtà danzano quei movimenti che il loro corpo conosce da sempre, avendoli appresi senza alcuna
mediazione intellettuale. La loro memoria corporale non viene per nulla intaccata dalle mosse del nuovo
ballo alla moda.

 

Mani staccate

Che cosa accade quando la compattezza della persona si incrina? Alcuni fotogrammi di Accattone lo
illustrano in modo apparentemente enigmatico. Accattone sogna il proprio funerale, ma tra i presenti c’è
anche lui, per la prima volta con giacca e cravatta indosso; a un certo punto la machina da presa inquadra
solo il suo braccio e la mano, come in soggettiva. È il soggetto che stenta a riconoscere il proprio braccio,
segnale di un conflitto che si è già aperto tra sé e la propria memoria corporale.

Alcune sequenze di Teorema ritornano sulla possibile disarticolazione del corpo. Nel tranquillo scenario di
atteggiamenti e comportamenti della famiglia di un industriale del Nord irrompe la figura dell’Ospite, che va
a spezzare il ritmo delle convenzioni e dei rituali borghesi. Il contatto con l’inattesa alterità dell’Ospite
determina una lacerazione che investe prima di tutto i corpi; essi perdono la propria coerenza, sembrano
scomporsi: un’inquadratura mostra a lungo la mano del padre sul davanzale di una finestra, un’altra riprende
la mano contro la luce che entra: “E la sua mano, ancora come staccata dalla sua volontà, si aggrappa incerta
al davanzale, cerca sui vetri, tira la parte della tenda ancora chiusa su quel qualcosa di consolante e
stupefacente che è la luce mai vista di quell’ora”.

Una dissociazione che ricorda quanto avviene nella Mano incantata di Gérard de Nerval (1832), ma fa anche
pensare a quella sorta di distacco dalle proprie mani che si trova in Verlaine: “La mano destra è proprio alla
mia destra / l’altra alla mia sinistra, sono solo”. In Teorema, anche i pugni contratti della figlia
dell’industriale, distesa sul letto prima di essere ricoverata, vengono inquadrati a parte e da almeno tre punti
di vista diversi. Davanti a questo plumbeo disgregarsi della compattezza corporale del gruppo familiare,
domestica compresa, risalta l’allegro procedere del postino-Ninetto, i cui arrivi e partenze nella villa
assomigliano più a una danza che a una andatura normale. Secondo Pasolini, la borghesia avrebbe insomma
ridotto il corpo alla finzione di una maschera e i giovani, in particolare, gli sembravano “delle mostruose
maschere ‘primitive’ di una nuova specie di iniziazione – fintamente negativa – al rito consumistico”.

Ripetere a memoria

Nel 1955, l’anno in cui esce Ragazzi di vita, Einaudi pubblica un volume destinato a rimanere un unicum, e
non solo nel catalogo della casa torinese: Un paese, con testi di Cesare Zavattini e fotografie di Paul Strand.
Il paese è Luzzara, nella Bassa emiliana, il paese di origine di Zavattini. A questa prima località ne dovevano
seguire altre, a formare una collana dal titolo Italia mia: si parlava già di affidare a Luchino Visconti il
volume su Milano, a Vittorio de Sica quello su Napoli, mentre Eduardo de Filippo voleva curare quello su
Genova. Le cose non andarono così e Un paese rimase il primo e ultimo titolo della collana.



Non sta certo in questo l’unicità del libro, piuttosto nella paritaria compresenza delle fotografie di Strand e
dei testi di Zavattini. Per la verità, dopo l’introduzione dello scrittore, sono proprio gli abitanti di Luzzara a
raccontare la propria storia, in prima persona: “Le parole – dice Zavattini – sono in sostanza dei miei
compaesani, mi pare di non averne quasi mai tradito lo spirito. E questi che vedrete, che parlano, non li
abbiamo scelti perché proprio loro avevano qualche cosa da dire, ormai si sa che tutti hanno qualche cosa da
dire, perciò mi sarebbe piaciuto interrogarne almeno un migliaio, fare un bel librone dando una pagina a
ciascun luzzarese”. Donne e uomini – età diverse, differenti classi sociali - occupano quindi le pagine del
volume con i loro volti e le loro storie, sempre saldati al paesaggio del loro borgo. In questo, certamente,
coincideva la poetica di Strand e quella di Zavattini, come questi spiegò più tardi: “L’offesa che l’uno fa
contro l’altro oggi come ieri consiste nel togliere dal contesto, dal dramma, dal confronto, anche uno solo;
Strand non ne escludeva neanche uno. Siamo stati e siamo per lui eroi dal primo all’ultimo”.

Gli “eroi” di Luzzara si mettono di fronte a Strand, nelle loro case, coi loro vestiti, con i loro arnesi da lavoro,
mai insomma fuori “dal contesto”; da parte sua, Strand cerca “il punto di luce e di linea di quando le cose
hanno assorbito la nostra presenza e la nostra fatica”. E “presenza” (parola che usa in questo senso anche
Pasolini) significa anche sguardi, atteggiamenti, posture. Il volume einaudiano del 1955 ne offre un
repertorio straordinario, ma non dà ancora modo di verificare quale sia la “memoria corporale” dei
personaggi ritratti.

Passano due decenni e Zavattini, di nuovo con Einaudi, ripropone una ricognizione fotografica nel proprio
paese di origine: “Che cosa di straordinario è successo dunque negli ultimi vent’anni da giustificare un altro
libro? Niente e tutto, come altrove (…)”. (A questa domanda, fino all’ultimo, Pasolini aveva risposto in
tutt’altro modo: in quell’arco di tempo era accaduta, secondo lui, una vera e propria “mutazione
antropologica”). Il fotografo scelto questa volta è Gianni Berengo Gardin, più incline alla foto di
documentazione che, come Strand, al tono poetico, se non addirittura epico.

Il libro che esce dalla nuova campagna di Berengo Gardin, oltre ad essere deliberatamente meno impegnativo
e raffinato sotto il profilo grafico, è dunque concepito con uno spirito molto diverso da quello del 1955; ma
c’è un legame, la scelta cioè di ripresentare alcune delle persone fotografate da Strand: “Abbiamo deciso con
Berengo Gardin di aprire il libro con alcuni di quei personaggi stessi che Strand prescelse. Berengo li ha
rintracciati, vivi, vivissimi, quali erano e quali sono, i bambini diventati adulti, gli anziani più anziani, gente
di condizione sociale modesta rimasta tale anche in un simbolico gesto di attesa”.

Eccettuati alcuni scatti in cui fu Berengo Gardin a suggerire la disposizione dei soggetti sul modello di
vent’anni prima (come nel caso della famiglia Lusetti) – è il fotografo che lo racconta anche oggi – furono gli
stessi personaggi a decidere la posa. La sorpresa di Berengo Gardin fu di osservare che alcuni di essi
assunsero la stessa postura che avevano nelle foto del 1955, quando con ogni probabilità non avevano mai
visto il libro (si tratta oltretutto di un volume di pregio nella rilegatura e nella qualità tipografica): il
giovanotto che nel ’55 non aveva voglia di studiare, ma di tuffarsi “nel canalino” si siede ancora a gambe
larghe, con i gomiti appoggiati alle cosce e le mani una accanto all’altra; la ragazza che vent’anni prima
accompagnava la madre in Piemonte a far la mondina ha mantenuto lo stesso sguardo, appena interrogativo;
l’altra ragazza che nel libro di Strand portava un fazzolettone al collo e un cappello di paglia sulla testa, si è
messa nella stessa posa: il corpo leggermente di tre quarti, le braccia distese lungo i fianchi e, dettaglio non
secondario, accosta la schiena a uno spigolo, nel 1955 quello di un portone, nel 1976 di uno stipite. Il



contadino che si era piazzato davanti a un muro di balle di fieno, le mani appoggiate in vita con un’aria
provvisoria, fa ancora la stessa cosa; il cappellino in testa, dello stesso tipo, è sempre portato di traverso. La
portalettere fa lo stesso mestiere anche negli anni ’70 e, in piedi, continua ad appoggiare la mano destra
all’anca. Non si tratta di gesti solenni o enfatici, come non lo sono quelli delle donne al mercato fotografate
da Berengo Gardin e descritti da Zavattini:

“Donne al mercato stanno comprando ciabatte e cotonina, una cosa più usuale di così non potrebbero fare,
eppure m’innamoravo (uso l’imperfetto perché?) dei loro gesti, della loro situazione banale nello spazio.
Ogni posizione, anche la più ovvia la più goffa, il desiderio la fa sembrare accuratamente scelta dal destino
solo per te”.

Nella semplicità del loro mettersi in posa, i personaggi rintracciati da Berengo Gardin hanno riproposto, a
vent’anni di distanza, press’a poco gli stessi schemi corporei, a dimostrazione che essi erano fissati, inscritti
nella loro memoria, che ne fossero o meno consapevoli.

Imitazioni

Il meccanismo che permette di assimilare e conservare la memoria corporale è l’imitazione: atteggiamento
proprio dell’uomo quanto altri mai, aveva già osservato Aristotele; a sua volta l’imitazione dei corpi degli
altri si realizza nella ripetizione dei loro movimenti. Una miniatura della prima metà del Duecento
recentemente analizzata da Chiara Frugoni mostra questo meccanismo in azione (tanto più significativo visto
che si tratta di una scena sacra tratta da una Bibbia moralizzata); Cristo, in piedi, affida la missione a Pietro e
a Paolo aprendo il palmo della mano sinistra – è la cosiddetta mano parlante – e alzando l’altra a indicare una
generica direzione: Pietro ripete il gesto del palmo aperto, Paolo quello della mano che esorta; il loro
riproporre i movimenti di Gesù è il modo che hanno i due apostoli di dichiarare – cominciando dai loro corpi
– la propria obbedienza. Il miniatore medioevale, ben lontano dai procedimenti mimetici dell’arte classica,
non ha descritto ciò che uno spettatore avrebbe visto in quel momento, ma ha tradotto la risposta positiva di
Pietro e Paolo in termini corporei; per essere esatti, si dovrebbe aggiungere che i termini corporei sono prima
di tutto quelli del miniatore stesso.

Anche nella Ricotta il meccanismo della ripetizione esce allo scoperto due volte, una in chiave parodistica e
un’altra in chiave comica. I gesti degli attori che rifanno in quadri viventi le pale di Pontormo e Rosso
Fiorentino sono movimenti artefatti, riproducono un dipinto, a sua volta una riproduzione di atteggiamenti,
insomma scansano la realtà e per questo, come spiegherà più tardi lo stesso Pasolini, mostrano ciò che un
regista non dovrebbe mai fare. Basta un istante di realtà gridato dall’aiuto-regista a una comparsa-manigoldo:
“Amorosi, la smetta di scaccolarsi!” e la povertà dell’artificio si dichiara.



L’inserto comico si svolge proprio tra i due quadri viventi: Stracci vende il cagnolino dell’attrice principale e
se ne va a comprare la ricotta da un venditore ambulante, mentre il ritmo della ripresa accelera “tipo
Ridolini”; è a questo punto che Stracci si gratta una natica, immediatamente seguito, in una sorta di tic di
coppia, anche dal ricottaro. Una cosa è la replica, un’altra la ripetizione; la prima ribadisce che il passato è
concluso, la seconda apre la possibilità verso un nuovo. C’è dunque qualcosa di drammatico e di comico, ma
anche di vitale, nei corpi che si parlano e che rischiano continuamente di cadere in formule stereotipate: come
faceva osservare Marcel Jousse, “è grazie a questa tendenza che si forma l’armatura che funge da legame tra
le generazioni e che costituisce le mentalità e le culture. Per tale motivo il formulismo è fonte di vita per un
popolo quando dà origine a formule viventi, portatrici di realtà”. In questo senso ha detto bene Jean-Loup
Rivière, che “un gesto è sempre quello dell’altro, dell’antenato”.



Una cosa è il gesto del grattarsi, un’altra il meccanismo che porta a replicarlo, un’altra ancora le istruzioni
che portano a eseguirlo in una certa maniera: livelli diversi – per quanto interagenti – e diversamente intrisi di
memoria, poiché su di essi il tempo agisce con ritmi distinti. Il livello di superficie, quello immediatamente
visibile, non è affatto il meno importante, ma, proprio in quanto più esposto, è quello che tanto è veloce
nell’assorbire forme gestuali, quanto è rapido nell’espellerle: qualcuno ha visto di recente il gesto
dell’autostop oppure quello delle femministe in corteo? E l’atteggiamento che secondo Flaubert
caratterizzava i bellimbusti, ficcare i pollici sotto le ascelle, quanto è durato?

Dunque, nella sfera della corporeità, abbiamo a che fare con un lessico, ma anche con una grammatica
(generativa, va da sé), e una sintassi, queste ultime forse meno appariscenti, ma, si direbbe, ben più resistenti;
l’uno e le altre caratterizzati da memorie non necessariamente sincronizzate: più ricettiva, ma più volatile
quella del lessico, più opaca, ma più stabile quella della grammatica e della sintassi. Di certo l’uno e le altre
ben coese in una testura che ci appare come unitaria.

Una cosa, allora, è osservare che alcune forme gestuali resistono e sopravvivono, un’altra è saper spiegare
perché e in che modo questo avvenga. Un esempio tra tanti si trova nel saggio di Chiara Frugoni: una
fotografia mostra Aldo Moro mentre, in pubblico, congiunge indice e pollice, come fanno personaggi diversi



in certe miniature medioevali; è uno dei tanti movimenti che si compiono durante il discorso o la
conversazione, quello in particolare che viene usato nella discussione, per asseverare, per confutare, per
spiegare. Lo fa anche Pasolini davanti a Maria Callas, durante le riprese di Medea. Da dove viene questo
gesto, qual è per così dire, la sua etimologia? Per quali strade ricompare in epoche e in personaggi
eterogenei? Perché il suo senso è lievemente oscillante?

Il punto è che, nonostante ci conforti l’idea che i vari movimenti del corpo abbiano un significato, in realtà
essi sono irriducibili a enunciati verbali e per questa ragione non veicolano un significato vero e proprio;
secondo Giorgio Agamben, il gesto “non ha propriamente nulla da dire, perché ciò che mostra è l’essere-nel-
linguaggio dell’uomo come pura medialità”. Eppure, tanto nel vissuto quotidiano, quanto di fronte alle
immagini antiche e a quelle di oggi, siamo impegnati nello sforzo continuo di far parlare i corpi degli altri,
sforzo che è spesso sufficiente, ma mai pienamente esauriente. I corpi parlano prima di tutto quel
“‘linguaggio della presenza fisica’ che da sempre gli uomini sono in grado di usare” e non è detto che la
memoria che in essi è inscritta proceda con le medesime regole e i medesimi tempi che caratterizzano gli altri
spazi della cultura.

Il testo pubblicato rielabora un articolo già comparso in “Engramma”, n° 84, ottobre 2010, dal titolo 
Memoria corporale.

 

Venti incontri, venti parole, venti biblioteche, venti oratori, venti podcast: cento anni di Pasolini. Un ciclo di
incontri e di testi affidati a scrittori e esperti per attraversare l'immaginario pasoliniano, un progetto
Doppiozero in collaborazione con Roma Culture. 

L’incontro di mercoledì 2 novembre sarà con Walter Veltroni, presso la Biblioteca Europea di Roma alle ore
11.  Qui il programma completo.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

http://www.engramma.it/eOS/index.php?id_articolo=537
https://www.doppiozero.com/materiali/alfabeto-pasolini
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



