
 

Silvia, c’est moi 
Antonella Antonia Paolini
16 Novembre 2019

Immaginiamo Leopardi dire: «Silvia, c’est moi». Seguiamo quella voce, volgiamo lo sguardo in alto, siamo
in fondo a un libro, caduti nelle sue pagine. 

 

Ed è sorprendente ancor più perché non si tratta di un romanzo ma di un testo di critica letteraria che però,
nel suo percorso quasi musicale, intorno a cinque «movimenti» come vedremo, ripercorrendo anche gli
«esperimenti, le situazioni le avventure storiche» dell’animo di Leopardi, (come lo stesso Giacomo scriveva
dei suoi «Idilli» nei Disegni letterari), qualcosa di romanzesco lo produce davvero, nulla togliendo al rigore
scientifico e attivando, come desidera l’autore, «l’energia del lettore». 

Muovendosi su un territorio circoscritto come quello d’una poesia notissima, A Silvia, Franco D’Intino
mostra l’infinito leopardiano anche nella composizione del suo tessuto, tessuto singolare nel quale, a metterci
il piede, si precipita. L’indizio e la promessa, mantenuta, sono già nel titolo: La caduta e il ritorno. Cinque
movimenti dell’immaginario poetico leopardiano, (Macerata, Quodlibet, 2019, pp. 363).

 

Il cosmo poetico-filosofico di Leopardi, è quasi un pluriverso, non sappiamo di quanti mondi sia costituito e
noi, sporgendoci sulla poesia, sprofondiamo, credendo di fare un passo scivoliamo in una voragine che ci dà
le vertigini, poi, quasi novelli “Alice”, creati a mezzo da Carroll e Deleuze, leggendo, possiamo davvero
compiere l’esperienza eccitante di una lunga caduta in questo libro-tesseratto che ci rivela strati diversi di
interrogazione leopardiana nel suo terreno «che non è affatto piano, né solido, né stabile ma anzi sconnesso,
pericolante, bruciante». 

Su tale terreno tra la seconda metà del Settecento e la prima dell’Ottocento «è avvenuto […] quel
rivolgimento radicale che inaugurò l’epoca moderna. Di questo universo sempre più mutevole Leopardi ha
intuito, pur osservandolo dai margini, le profonde trasformazioni, ponendosi le stesse domande di molti
autori a lui noti e ignoti». 

 

Precipitiamo con La caduta e il ritorno dunque non solo in A Silvia ma anche nelle «innumerevoli varianti e
articolazioni del Romanticismo, che registrò «quasi come un sismografo» quel terremoto. 

Romanticismo, il cui carattere fondamentale, con Isaiah Berlin, D’Intino isola nella contraddittorietà. In
quelle scosse, la logica del senso si spezza e si rifrange in mille specchi che rimandano quella
contraddittorietà e quella caduta che è la consapevolezza: l’uomo si scopre “nudo” «monade isolata
nell’indecifrabile tessitura del cosmo» si trova «a peregrinare inquieto, come il Colombo leopardiano […]
senza la sicurezza di un approdo e sempre proiettato […] oltre l’ultimo orizzonte, alla ricerca di un nuovo
“centro”». Questa ricerca impossibile di ricomposizione del senso spezzato è la strada del ritorno, tentativo
che si sa illusorio di cercare una totalità, un risorgimento, una rigenerazione cui tendere vitalmente dopo la

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/silvia-cest-moi
https://test.doppiozero.com/antonella-antonia-paolini


leopardiana strage delle illusioni.  

 

 

Per il poeta moderno che dovrà cercare una nuova forma errando, la totalità non sarà mai più «data ma
conquistata, una forma che contenga in sé il germe, distruttivo ma vitale, dell’incompiuto e dell’infinito». 



Professore di letteratura italiana e direttore del ‘Laboratorio Leopardi’ (che anima con Novella Bellucci,
Stefano Gensini, Camilla Miglio, Roberto Nicolai, Stefano Velotti, altri studiosi e la partecipazione viva di
tanti studenti brillanti) presso la Sapienza di Roma, direttore del ‘Leopardi Centre’ (Birmingham) e membro
del comitato scientifico del Centro Nazionale di Studi Leopardiani, Franco D’Intino ha curato di Giacomo
Leopardi gli Scritti e frammenti autobiografici (Roma, Salerno, 1995), i Poeti greci e latini (Roma, Salerno,
1999), i Volgarizzamenti in prosa 1822-1827 (Venezia, Marsilio, 2012), e, con Michael Caesar, la prima
edizione integrale in inglese dello Zibaldone (New York, Farrar Straus & Giroux; London, Penguin Books,
2013). Tra gli altri, ha scritto L’immagine della voce. Leopardi, Platone e il libro morale, (Venezia, Marsilio,
2009) e recentemente, con Massimo Natale, ha curato il volume Leopardi, (Roma, Carocci, 2018). Da questa
assidua e lunga frequentazione dei testi leopardiani assieme – come giustamente ha sottolineato Nicola
Gardini – a molto del Settecento, Ottocento e Novecento, emergono di continuo in La Caduta e il ritorno
scaglie luminose. Lo stesso Gardini ha evidenziato «il modo non genealogico» dell’autore «di leggere le
fonti. D’Intino rifiuta decisamente l’intertestualità derivativa, quella da imitatio umanistica, che certo a un
classicista come Leopardi si può e si deve talvolta applicare, ma che rischia di trattarlo da epigono, quando è
un grande iniziatore». 

 

Questo è un libro però, diverso dai suoi precedenti, si è coagulato attorno a un centro magmatico e magnetico
che è A Silvia, in venti anni.

Si ha, in effetti, l’impressione di avere tra le mani un organismo, un «libro vivente» che ha a che fare anche
con la realtà in cui siamo immersi. Valerio Magrelli, a tal proposito, ha messo in luce come D’Intino riesca a
sviluppare «il suo tema collegandolo in maniera sorprendente alla realtà dei nostri giorni» mostrando la
visionarietà di Leopardi che ha rappresentato «“la mutazione antropologica [tra antico e moderno] come
corruzione decadimento e morte della speranza”» e «evitando ogni facile attualizzazione […] come il nemico
di Leopardi sia il modello di società costituita tra Sette e Ottocento». Magrelli, inoltre, si sofferma
efficacemente sull’attualità del materialismo leopardiano e sul pregio che ha il libro di D’Intino anche
nell’originalità del «sovrapporre l’idea leopardiana della caduta delle illusioni a quella espressa da Marx e da
Engels nel Manifesto del partito comunista». Antonio Moresco ha scritto che La caduta e il ritorno accende
in lui «mille riflessioni a ogni sua frase e passaggio […] è un libro che non si fa paralizzare da tabù culturali
consolidati, che non usa guanti bianchi accademici, che si prende dei rischi».

 

Torna in mente quello che dice uno degli alter ego di Leopardi nelle Operette Morali: Leopardi-Tristano
considerava infatti che i libri «ora per lo più si scrivono in minor tempo che non ne bisogna a leggerli, vedete
bene che, siccome costano quel che vagliono, così durano a proporzione di quel che costano». Dava anche un
consiglio «io ho biblioteche intere di libri che sono costati quali venti, quali trenta anni di fatiche, e quali
meno, ma tutti grandissimo lavoro. Leggiamo questi prima, perchè la verisimiglianza è che da loro si cavi
maggior costrutto; e quando di questa sorta non avrò più che leggere, allora metterò mano ai libri
improvvisati». 

Tornando a cadere nel suo libro, si nota che l’autore ha scelto quali titoli dei capitoli-movimenti, cinque
categorie romantiche «che ci aiutano a comprendere Leopardi» attorno alle quali, naturalmente, ne ruotano
altre. D’Intino guarda Leopardi con la specola del romanticismo europeo in cui lo iscrive. Questo recuperarlo
«al nucleo profondo della poesia romantica», significa sia «comprendere il suo sofferto tentativo di restare
aperto al mistero di una natura indecifrabile e misteriosa, mantenendo in vita allo stesso tempo, valori e ideali
“umani” – retaggio di un passato pre-moderno benché la ragione ne riveli l’insensatezza», sia cogliere la
tensione di Leopardi a rappresentare l’infinita complessità della vita senza volerla chiudere in forme già
conosciute, il suo cercare nuove «soluzioni del rapporto vita/scrittura». Secondo D’Intino, Leopardi può
aprirsi a nuovi orizzonti proprio per la «sua profonda e irrinunciabile pulsione verso l’incompiuto e
l’infinito» che lo spinge a fare, ambizione «comune a tutti i romantici, [...] della propria vita un albero



vivente, il cui nucleo propulsore sono i disegni e i progetti che, stratificandosi nel corso del tempo, sono
rimasti incompiuti». 

 

Scrive D’Intino che, come molti dei romantici europei, «la sensazione di essere giunto a un compimento
Leopardi non l’avrà mai». 

I frammenti in Leopardi però non sono «residui di un organismo distrutto, bensì piuttosto, germi di qualcosa
che deve ancora nascere», hanno anche la capacità di attrarre magneticamente in poche parole storie di
grande estensione. Ad esempio in A Silvia per D’Intino, mutuando l’espressione di Auerbach sulla
Commedia, è concentrata in pochi versi «la storia dell’umanità».

 

A fermarne come in una serie di foto solo alcuni dei movimenti nella caduta, Silvia, da figura che «appartiene
a un tempo mitico», diventa improvvisamente «alla fine dell’infanzia e della prima adolescenza un essere
umano soggetto al tempo. Allora, travolta da chiuso morbo, cade: la sua mutazione coincide con la morte». In
questo libro D’intino si propone tra le tante cose anche di capire «cosa significa questa precoce caduta, che si
oppone alla sopravvivenza dell’io poetico rimasto a rimpiangere, a commemorare e a scrivere». Procedendo e
seguendo con la nostra la caduta di Silvia, notiamo che essa «coincide con l’apparir del vero (vv.60-61)». Il
morbo è «la conoscenza del male»; proseguendo, (e al contempo moltiplicandosi i riferimenti e confronti con
la poesia e la letteratura europea, dal «genio precursore» Montaigne a Schlegel, Goethe, Shelley, Kleist,
Coleridge, Keats, Wordsworth, Baudelaire fino al “leopardismo” lonardiano di Melville, Eliot, Hardy) ci si
accorge che «Silvia e l’io che la osserva “D’in sui veroni del paterno ostello” sono dunque davvero la stessa
persona, vittima e artefice del sacrificio, prima e dopo la caduta (non a caso il romanzo autobiografico di
Leopardi era intitolato a Silvio Sarno)». 

La vita coincide col movimento nell’«immaginario leopardiano, ma ha un significato ambivalente, distruttore
o creatore», si continua a scendere fino ad arrivare al «vero istante della caduta» quello in cui l’uomo
«diventa oggetto del proprio stesso pensare, specchio a se stesso». Dove Leopardi, chiuso nel «carcere dello
studio» nella clausura della casa recanatese ha coscienza del suo «pensiero che diviene carnefice del corpo».
Leopardi scriveva a Giordani nel 1818: «sono il mio spietatissimo carnefice». A quest’altezza della caduta
Leopardi è «un recluso che si consuma e si distrugge» però poetando e nel tempo della poesia trovando il
piacere più grande.

 

Teniamo presente che i movimenti di cui si è qui restituita qualche istantanea sono solamente pochissimi dei
tanti incontrati nelle pagine de La caduta e il ritorno.

Nel 1828, Leopardi arriva a scrivere A Silvia dopo aver attraversato «la terra desolata delle Operette, e poi
ancora quel proprio inferno sadiano descritto nella pagina zibaldoniana del 1826 sul giardino della
souffrance, eden rovesciato». D’Intino scrive come al culmine di tale attraversamento e conflitto A Silvia sia
il canto in cui l’«io scopre di aver conservato la propria integrità e vi celebra la forza rinascente del sentire
poetico, l’intatta energia creativa» che gli ispira i versi «ma versi veramente all’antica con quel mio cuore di
una volta», come scrive a Paolina nel maggio 1828 da Pisa.  

 

È un libro, questo, pieno di domande e risposte che non si incastrano più come puzzle, direbbe Giorgio
Stabile, ma come lego. È un libro di disegni coloritissimi che può fregiarsi, anche, della «necessaria
incompiutezza dell’impeccabile»; non resta che iniziare la lettura, la caduta e il ritorno.  



Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





