DOPPIOZERO

Marina Ballo Char met, o della Defotogr afia

Andrea Cortellessa
12 Novembre 2019

Fino al 20 dicembre € aperta all’ Istituto italiano di cultura di Madrid la mostra di Marina Ballo Charmet
Fuori campo, a cura di Stefano Chiodi. Pubblichiamo qui il saggio di Andrea Cortellessa in catal ogo.

Vista della mostra all'lstituto italiano di cultura, Madrid

La fotografia potrebbe essere dungue definita |’ espressione del desiderio di contenere e conservare una
traccia dell’ esperienza e costituirebbe dunque una protesi tecnologica dell’ apparato psichico.

Marina Ballo Charmet

Si crede ancora oggi che I’ occhio umano veda tutte e cose nitidamente su una grande estensione: questo & falso: in realta
I’ occhio non vede nitidamente che una piccola parte del campo visivo, tutto intorno resta sfuocato [ ...] I’ occhio fissa
solamente gli oggetti in casi molto rari, in generale st muove dentro un campo visivo largo circa 200 gradi, mentre |’ ottica
fotografica normale non comprende che un settore molto piu ristretto di 45 gradi. Anche se I’ occhio fissa un oggetto, €
capace grazie al suo ampio campo visivo di registrare anche fenomeni ottici che avvengono o si trovano ai bordi del suo
campo visivo.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/marina-ballo-charmet-o-della-defotografia
https://test.doppiozero.com/andrea-cortellessa

Queste parole di Raoul Hausmann, grande pioniere dell’ avanguardia dada e surrealista anni Trenta-Quaranta,
citate daMarina Ballo Charmet in uno degli scritti raccolti nel suo libro Con la coda dell’ occhio (acuradi
Stefano Chiodi, Quodlibet 2017, p. 50), Sl possono accostare al passo in assoluto piu celebre dellateoriae
dellastoria dellafotografia, quello di Walter Benjamin nella Piccola storia della fotografia del 1931 (in Aura
e choc. Saggi sulla teoria dei media, acuradi Andrea Pinotti e Antonio Somaini, Einaudi 2012, p. 230):

la natura che parla alla macchinafotograficaé[...] unanatura diversa da quella che parlaall’ occhio; diversa speciamente
per questo, che al posto di uno spazio elaborato consapevolmente dall’ uomo, ¢’ € uno spazio elaborato inconsciamente | ...].
Lafotografia[...] rivelaquesto inconscio ottico, cosi come la psicoanalisi fa con I'inconscio pulsionale.

| due partono da presupposti inversi: Hausmann sostiene che I’ occhio — la nostra percezione ottica naturale —
vede piu della macchina fotografica, almeno dell’ ottica fotografica normale; mentre per Benjamin é vero il
contrario: lamacchina e in grado di scoprire una porzione di spazio che la nostra attenzione, di norma, non
mette a fuoco. Col pisce perd come tutti e due ci richiamino a un’ attenzione — dello sguardo umano o di
guello della macchina— che dal centro del campo si sposta al suoi margini.

E in quest’ottica, il caso di dire, che varicostruito il meccanismo del pensiero di Marina Ballo Charmet:
che fin dal principio del suo percorso — dallafine dagli anni Ottanta, cioé — s € postain controtendenza
rispetto ai suoi maestri: i quali si erano assunti il partito preso etico e politico, prima che la missione estetica,
di mettere sempre afuoco il centro dell’immagine impiegando addirittura (come spiega Stefano Chiodi nella
postfazione a Con la coda dell’ occhio, p. 165), nel caso specifico di Gabriele Basilico per esempio, I’ artificio
del «tutto afuoco»: I'immagine e perfettamente razionale, completamente percepibile, e mostrail proprio
0ggetto per intero.

Il presupposto di Marina Ballo Charmet € simmetricamente opposto: a interessarle e proprio il margine di
una percezione che, nel lessico del suoi altri maestri — psicoanalisti come Salomon Resnik e Anton
Ehrenzweig —, viene definita «visione periferica»: quella che ci fa percepire la presenza di un oggetto senza
chein realta ce ne accorgiamo. Il nostro occhio, o forse piuttosto la nostra psiche, s comporta come

I” obiettivo fotografico di Benjamin: vede piu di quanto, cognitivamente e razionalmente, pensi di farlo. Se
pero dalla generazione del padri risaliamo aquelladei “nonni”, un air de famille si avverte inequivocabile.



Le ore blu. Giudecca, ore 20:38, 2017

Dobbiamo pensare a tempo di personaggi come John Cage o Ornette Coleman, fine anni Cinquanta-inizio
Sessanta. Ricorda questa couche d’infanzia e adolescenza attorno a suo padre Guido critico d’ arte e poeta,
MarinaBallo Charmet, nell’ Introduzione a suo Con la coda dell’ occhio. E latemperie che trovala sua
sintesi perfetta, nel 1966, nel Blow-Up di Michelangelo Antonioni: celebre apologo sullafotografiain cui
pare circolare il concetto di inconscio ottico (anche se € difficile che Antonioni potesse conoscere, alora, il
saggio di Benjamin; la sua traduzione esce da Einaudi, nell’ antologia L’ opera d’ arte nell’ epoca della sua
riproducibilita tecnica, lo stesso anno del film; sono, in ogni caso, pensieri tipici di quel tempo). Questa
avventura di un fotografo — come di i a poco, alla maniera appunto di Antonioni, intitolera Italo Calvino uno
dei suoi Amori difficili — e quelladi Thomas, fashion photographer che per caso riprende delle immagini in
uno spazio aperto, in un parco alla periferiadi Londra—"“set” che somiglia davicino, peraltro, a certi luoghi
d’ affezione di Ballo Charmet — e poi, sviluppando e ingrandendo quelle fotografie, si convince che quel
luogo anonimo, senza senso e “senza qualita’, sia stato in effetti la scena di un delitto. Qualcosa che invece
ha molto senso, dungue: e quel senso bisogna atuitti i costi cercare di comprendere. Mal’ ingrandimento
ossessivo dell’immagine ha un esito opposto a quello perseguito dal fotografo: la provadel delitto che crede
di aver intravisto e di cui cercale“prove’ nell’immagine fotograficagli sfugge, in quanto I’ ingrandimento
dellafotografia finisce per deformare I'immagine, riconducendola alla sua grana materica e astratta.

Mentre probabilmente sta gia pensando al suo film sullafotografia, nel ' 64, Antonioni scrive una frase-
manifesto: «sotto I'immagine rivelata ce n’ € un’ altra piu fedele allarealta, e sotto quest’ altra un’ altra ancora,



e di nuovo un’ altra sotto quest’ ultima. Fino ala veraimmagine di quellarealta, assoluta, misteriosa, che
nessuno vedramai. O forse fino alla scomposizione di qualsiasi immagine, di qualsiasi realta. Il cinema
astratto avrebbe dunque la suaragion di essere» (Fare un film € per me vivere, acuradi Carlo di Carlo e
Giorgio Tinazzi, Marsilio 1994, pp. 61-2). Un’ espressione come cinema astratto e in effetti un ossimoro
perchéil cinema— come spiegavafragli altri Pier Paolo Pasolini, nei testi di quegli anni raccolti in
Empirismo eretico — ha come sua vocazione, o forse maledizione, quella di avere sempre di fronte unarealta
materiale (il famigerato «profilmico») che, in un modo o nell’ altro, necessariamente condizional’immagine
chele s riferisce. Il che non toglie che Antonioni sial’ autore che pit ha spinto lasuaricercain quella
direzione; il suo cinema astratto non giunge mai a essere davvero tale, semmai e meta-astratto: comein
Blow-Up, mette in scenail processo col quale all’ astrazione si giunge (o, piuttosto, vi Si precipita).

I momento decisivo, in questa storia, si colloca nel 1962, negli ultimi cinque minuti e mezzo di quello che
forse éil pit bel finale della storia del cinemaitaliano, quello dell’ Eclisse: quando la storia, non so se
chiamarla d amore, fraMonica Vitti e Alain Delon, si perde — proprio come si perdera la soluzione del
“gidlo” inseguito da David Hemmings nel film di quattro anni dopo. Le immagini che mostrano il quartiere
romano dell’ EUR dove si danno |” ultimo appuntamento i due protagonisti, un appuntamento al quale nessuno
dei due si presenta, non € appunto “astratta’ ma s svincola definitivamente dalla successione logica della
narrazione, s affranca dal suo dover-essere narrativo. Sono Antonioni e — con stile diversissimo dal suo —
Federico Fellini aintrodurre nel cinema quella che negli stessi anni veniva definita «denarrazione». Come
spesso nella storia dell’ arte, questa espressione venne usata originariamente in negativo; fu la scrittrice
(noncheé critica cinematografica) Anna Banti, consorte di Roberto Longhi, aimpiegarlanel *67 sullarivista
«Paragone» per stroncarei tentativi narrativi degli scrittori della Neoavanguardiadi quegli anni:
«denarratori» perché, appunto svincolando la successione delle “scene” da ogni possibile filo logico-
temporale, de-costruivano in primo luogo i presupposti logici causa-effetto sui quali, piu 0 meno
consapevolmente, si fonda ogni pratica narrativa. (Con scarto a sua voltatipico, quellataccia ominosa verra
assuntain positivo quando I’ anno dopo Vanni Scheiwiller lancera una collana editoriale intitolata proprio
«Denarratori», inaugurata— nonché conclusa... — da due opere in effetti estremistiche come Obsoleto di
Vincenzo Agnetti e L’ equivalente di Corrado Costa; negli anni Settanta, verosimilmente all’ oscuro di questo
precedente, s intitolera The Untelling — da Damiano Abeni reso appunto come La denarrazione—il piu
ampio tentativo di narrazione in versi del grande poeta americano di origine canadese Mark Strand: orain
Tutte le poesie, Mondadori 2019, pp. 222-39).



Con la coda dell'occhio, #41, 1993-94

Per un esempio eloquente, di quellache si potrebbe definire una “funzione Blow-Up”, si pens all’ oltranza
antiromanzesca di un testo di Nanni Balestrini dal titolo Tristano, uscito o stesso anno del film di Antonioni
(nel controverso convegno del Gruppo 63 sul Romanzo sperimentale, tenutosi a Palermo I’ anno prima,
Balestrini aveva dichiarato sprezzante: «i fili spezzati con larealta non si riannodano piu e basta, non cen’e
pit bisogno» —a p. 133 nell’ edizione amia cura pubblicata da L’ ormanel 2013 — e qui non importail fatto
che la sua opera |etteraria a venire smentira, persino clamorosamente, un simile assunto). Tornando ale
narrazioni o de-narrazioni per immagini (non e un caso, pero, che mostri un impianto spiccatamente visivo
pureil Tristano di Balestrini...), S pens ai capolavori di un altro grande autore di quella generazione, Alain
Resnais: il quale, con un filo d’ironiaforse, unavolta ha spiegato le infrazioni a codice narrativo, dalui
allora spregiudicatamente operate, ricordando come, subito primae all’inizio della Seconda guerra mondiale,
da adolescente fosse abbonato ariviste di fumetti americane che, per arrivare in Francia, dovevano
attraversare |’ oceano: un percorso talmente lungo che spesso le spedizioni si accavalavano leune alle altre, e
poteva capitare che gli arrivassero in lettura prima le puntate successive e poi e precedenti.

Mi sono ricordato di questo aneddoto quando ho visto lamostradi Marina Ballo Charmet, Sguardo terrestre,
curata da Stefano Chiodi al MACRO nel 2013. Nella sala conclusiva e apicale dell’ esposizione, infatti, era
esposto un trittico (spesso le immagini di Ballo Charmet sono composte in successione orizzontale, mimando
un “effetto panoramica’) tratto dalla serie Il Parco del 2006: immagini riprese in un parco parigino e
intitolate appunto Paris, Les Buttes Chaumont. Ora, proprio in virtu di quello che potremmo definire il nostro
inconscio cinematografico, quando vediamo una successione orizzontale di immagini siamo portati a
ricondurla a una sequenza lineare, cioé a un ordine temporale — per noi che leggiamo da sinistraa destra—



uniforme: asinistrail “prima’, adestrail “dopo”.

MaMarina Ballo Charmet disattende alaradice il presupposto di tale linearita («la sequenza, laripetizione di
fotografie di uno stesso soggetto, non ha per me un valore cinetico, né suggerisce unalettura da sinistraa
destra, ma hainvece a che fare con una sorta di interruzione della narrazione»: Con la coda dell’ occhio, p.
28). Le treimmagini — che riprendono persone sdraiate nell’ erba a prendere il sole o aleggereil giornale, piu
lontano dei bambini che giocano coi loro genitori —hanno in comune gli stilemi cui il linguaggio dell’ autrice
ci haabituato: il piano della composizione e s-centrato dall’ abbassamento della prospettiva (sicché a centro
dell’immagine non s trovail suo presunto “soggetto”, quello che ho appena descritto, bensi I’ erbache s
frappone fra esso e |’ occhio della macchina) e la sua superficie € “macchiata’ dal fuoco ondivago, che
restituisce con precisione determinate parti del piano “allontanandone” altre in tratti piu confusi.

Con |la coda dell'occhio, #23, 1993-94

Ma arendere totalmente s-paesante I’ opera & soprattutto qual cosa che in prima battuta percepiamo, invece,
solo per via subliminale. La successione delle tre immagini infatti sembra, ma a ben vedere non €, quella
logico-spaziale che risponde alla nostra i potetica percezione “real€”. Dalla collocazione delle persone nelle
tre fotografie, quellache si trovaasinistra (i bambini che giocano) in teoria dovrebbe invece — per riprodurre



la“panoramica’ del nostro sguardo — stare a destra.

Viene cosi messain discussione I’'implicita credenza “ narrativa’ che, volenti o nolenti, attribuiamo alla
fotografianel confronti dellarealta. Marina Ballo Charmet ha realizzato anche dei video, e parlando con
Chiodi delle proprie immagini metropolitane ha definito, i suoi, «fermo-immagine del nostro vivere e
camminare nella cittd»: come se ogni immagine servisse a“fermare”, e cosi appunto de-costruire,
I’'immaginario, interminabile film della nostra esistenza (la «lingua scritta della realta», come il Pasolini anni
Sessanta definiva appunto il cinema). Ladisposizione in serie (come, in questo caso, in trittico) delle
immagini fisse, in una sorta di “effetto Kuleshov” della nostra attenzione, ci induce ogni voltaa

metoni micamente narrativizzarle, come appunto quando seguiamo un film. Cosi chel’infrazione di Ballo
Charmet — nei confronti di questa sintassi, incongrua e implicita quanto, per lo piu, strettamente vigente — ci
turbain profondita. L’illusione di coerenzalineare, decostruitaal proprio interno, favacillare il nostro senso
del tempo, la nostra collocazione nello spazio e dunque, in generale, il nostro rapporto con larealta.

Primo campo, #6, 2001

Commentando i primi lavori della serie che dail titolo al suo libro, Con la coda dell’ occhio, Chiodi ha
definito lafotografia di Ballo Charmet «unafabbricadi nulla» (nella postfazione citata, ap. 162). E

un’ espressione che mi ha col pito molto perché, proprio come non e astratto il cinemadi Antonioni (i cui
paesaggi metropolitani, come quelli del finale dell’ Eclisse, ricordano inequivocabilmente quelli di Ballo
Charmet), non si pud definire astratta neppure questa fotografia: la quale, se mette arepentaglio il nostro
ordine di letturadel mondo sino a“fabbricareil nulla’, € appunto in virtu dell’ infrazione continua che



perpetrane confronti dell’ ordine compositivo: come detto, tanto internamente alla singola immagine che
nellarelazione fraun’immagine e’ atra.

Negli anni Sessanta sopra evocati s parlava molto, in letteratura, di «lettura subliminale» — chiamatain
causa, in particolare, a proposito dell’ opera di due narratrici donne, vy Compton-Burnett e Nathalie Sarraute
— lascritturaintendeva mostrare a lettore oggetti ed eventi che, di norma, sono collocati sotto la soglia della
nostra attenzione (I’ ottica fotografica normale di cui parlava Haussmann) e che dungque sta anoi ricostruire a
posteriori (con la stessa attitudine analitica del Thomas di Blow-Up...). Questo sguardo, questa particolare
impaginazione cognitiva dell’immagine da parte di Marina Ballo Charmet € unavisione dalei esplicitamente
definita «anti-antropocentrica» (Con la coda dell’ occhio, p. 34; non a caso Jean-Frangois Chevrier ha parlato,
per certe sue fotografie, di «sguardo del cane»): nellamisurain cui, s intende, consideriamo propriamente
anthropos solo I’ essere umano adulto — coi sensi eil pensiero ormai codificati e, in qualche misura,
standardizzati.

Si recupera cosi unalungatradizione, ben precedente a quella anni Sessanta che sinora ho richiamato ma che,
aben vedere, ne & lamatrice diretta. Nei suoi scritti Marina Ballo Charmet si rifainfatti a precedenti illustri,
“bisnonni” come Paul Klee o Matisse: il quale sosteneva che bisogna «guardare tutta la vita con gli occhi dei
bambini» (citato in Con la coda dell’ occhio, p. 20). Piu alaradice, e in senso piu tradizional mente anti-
antropocentrico, viene da pensare a uno scrittore leopardiano come Italo Calvino, che nei suoi ultimi testi
vagheggia di uscire dalla percezione cognitiva del soggetto per conseguirne una non astratta, ripeto, ma certo
estranea alla coscienzaindividuale, aliena al’ identita soggettiva («magari fosse possibile», scrivevanel primi



anni Ottanta nell” ultima pagina compiuta delle testamentarie Lezioni americane, «un’ opera concepita al di
fuori del self, un’ opera che ci permettesse d’ uscire dalla prospettiva limitata d’ un io individuale, non solo per
entrare in atri io simili a nostro, ma per far parlare cio che non ha parola, I’ uccello che si posa sulla
grondaia, |I’abero in primaverael’ abero in autunno, la pietra, il cemento, laplastica...»: Molteplicita, in Id.,
Saggi 1945-1985, a curadi Mario Barenghi, Mondadori 1995, p. 733). Anche Gilles Deleuze cercava una
«scrittura» che «ha fondamentalmente a che fare con la vita», manon nel senso volgarmente voyeuristico
dello show-biz, del biografismo individuale; viceversa «portando lavita allo stato di una potenza non
personale» (dalle Conversazioni ' 77 con Claire Parnet: ombre corte 1998, p. 55): non lavitadel singolo,
dunque, ma qual cosa che appartiene alla specie — o a general intellect, parafraserebbe qualcuno — e che é
dato ritrovare, primadello sviluppo e appunto dell’ individuazione, molto meglio nel bambino che

nell’ individuo adulto.

Il che ci introduce allaricercadi Ballo Charmet che in assoluto trovo piu affascinante, quella della serie
intitolata Primo campo: in cui si riproduce quello che s immaginail primo sguardo da noi portato all’ esterno
del nostro corpo, e che per oggetto hail collo della persona— padre o0 madre che sia— che ci tiene in braccio
appenanati. Si tratta naturalmente di un’ astrazione, unaricostruzione virtuale; eppure almeno unavolta—in
un seminario per I'infanzia condotto con Elio Grazioli e Lorena Peccolo — Ballo Charmet ha effettivamente
messo una macchina fotograficain mano adel bambini (ancorché certo non neonati!), avendo cosi modo di
riscontrare come le immagini daloro prodotte — prima appunto dell’ uniformazione cognitiva, razionale, di
uno sguardo a misura di uomo adulto — ricordino in certa misura, soprattutto per |’ ottica iper-ravvicinata,
quelle della serie Primo campo (Con la coda dell” occhio, pp. 126 sgg.).



Primo campo, 2005

Non puo che venire in mente Donald Winnicott: secondo il qualeil volto della madre, e piu in generale

dell’ essere adulto che accudisce I' infante, per quest’ ultimo equivale in effetti a uno specchio. Nel saggio La
funzione di specchio della madre e della famiglia nello sviluppo infantile (che € del '67: in italiano e raccolto
nell’ antologia Gioco e realta, Armando 2006, pp. 175 sgg.) |o psicoanalista britannico prende le mosse dal
celebre testo di Lacan sullo «stadio dello specchio», ma se ne discosta decisamente per la direzione
relazionale che prende (che varrebbe la pena commentare col pensiero radicalmente intersoggettivo di
Emmanuel Lévinas sul volto e lo sguardo). Questa idea straordinaria mi ricorda quelladi un altro grande
scrittore, Carlo Emilio Gadda, che in un frammento gravitante nell’ orbita del suo grande romanzo
autobiografico, scritto fraanni Trenta e Quaranta ma pubblicato in formaincompiuta solo nel 1963, La
cognizione del dolore (si legge ale pp. 527-35 dell’ edizione criticaa cura di Emilio Manzotti, Einaudi 1987),
descriveil rapporto frail bambino e la madre (cioe quello tralui e sua madre) come appunto un
rispecchiamento mancato. L’ odio framadre e figlio — dal quale provengono le fantasie di matricidio che
avvelenano il romanzo — si produce nel momento in cui il bambino non riconosce se stesso nello sguardo
dellamadre: I’'uomo adulto ricollegherail «male invisibile», che e al’ origine della propria personalita,
precisamente a questo errore di coincidenza. Tale rispecchiamento mancato e definito per contrasto, da
Gadda, con un verso dellalV Eclogadi Virgilio, «incipe, parve puer, risu cognoscere matrem.



Un verso di straordinaria ambivalenza: perché il risus puo essere attribuito, anfibologicamente, tanto al
bambino che allamadre (nel primo caso € I’ espressione che accompagna, nel bambino, il momento in cui
riconosce il volto della madre; nel secondo, il segno affettivo dal quale il bambino effettivamente la
riconosce); mal’ambiguitadel v. 60 si scioglie, appunto per contrasto (e tormentosa resa filologica del testo
virgiliano a parte), ricorrendo ai successivi vv. 62-3 — «Incipe, parve puer; cui non risere parentes/ nec deus
hunc mensa, dea nec dignata cubili est» —: colui a qualei genitori non hanno sorriso ne avralavita devastata,
tanto sul piano sociale che su quello specificamente amoroso. (Diagnosi in qualche modo confermata dalle
piu recenti ricerche di psicologiainfantile — quelle delle universitadi Oslo e di Uppsala pubblicate nel 2015
sul «Journal of vision» e riportate in un articolo di Elena Dusi uscito su «la Repubblica» il 2 luglio di
guell’anno, col titolo Il mondo visto dagli occhi dei bimbi. «Cosi a cinque mesi decifrano un sorriso»: «i
bambini hanno una vista molto ridotta e non percepiscono i colori», spiegalo psicologo Svein Magnussen, e
«l’ espressione piu facile daidentificare per i neonati € il sorriso».)

Il frammento dal laboratorio della Cognizione del dolore s'intitola proprio Cui non risere parentes, ed &
interessante che ogni volta che evoca questi versi-feticcio di Virgilio Gadda pensi pure alla figura proiettiva
di Leopardi e alla sua aneddoticafamigliare (ci s metteva pure I’ onomastica, afargli proiettare lafiguradella
propria madre anaffettiva, Adele Lehr, su quella per antonomasia anaffettiva— Gadda |a chiama «a-genetica»
e «castrante» — del canone letterario italiano, Adelaide Antici). Troppo capzioso, forse, sarebbe ricollegare

I” anti-antropocentrismo di Leopardi — dalle Operette morali ala Ginestra — a questo mancato
rispecchiamento materno, che su di lui proietta Gadda (eppure com'’ € noto definisce «matrigna», Leopardi,
quella «natura» che nega all’ essere umano I’ abitarlain armonia).

Il parco, Madrid, Casa de campo, 2008



Ma colpisce ritrovare nel lavoro di Ballo Charmet questa medesima, duplice e in apparenza divergente, linea
di ricerca: lo sguardo de-narrativo, s-centrato e anti-antropocentrico del suoi paesaggi metropolitani, e quello
invece iper-centrato dell’ infantile Primo campo (ancorché, con s-centramento “iper-realistico” in effetti
guesto “manchi” ogni voltail volto, il risus, per concentrarsi sullaregione, del corpo parentale, che
immediatamente vi sottosta; in un suo scritto, infatti, Ballo Charmet corregge appunto Winnicott con Resnik:
Con la coda dell’ occhio, p. 72).

In entrambi i casi, comunque, siamo di fronte a uno sguardo inquieto. Le due classi di immagini non hanno
nulladi astratto, s e detto, e neppure alcunché di doloroso (a differenza che in Leopardi o in Gadda); eppure
ci inquietano profondamente entrambe. Se lo fanno & perché ci costringono in tutti e duei casi afare nostro, a
riscoprire nella nostra stessa memoria di osservatori, uno sguardo cherifiuta di assoggettarsi ala nostra
tradizione percettiva. Quello di Marina Ballo Charmet € uno sguardo radicalmente insubordinato: ci mette di
fronte aun’ esigenza di liberazione, unaliberazione che molti di noi —io per primo — troviamo inquietante,
forse persino angosciosa, mache in sé non hanulladi distruttivo. Semplicemente ci trascinain luoghi distanti
daquelli cui slamo abituati.

I'n un suo scritto affascinante, intitolato |1 documento di esperienza, Marinariflette su due suoi video, Agente
apri e Frammenti di una notte, accomunati dal «mostrare le soglie, il margine frail sonno e veglia, fra
controllo razionale e abbandono» (Con la coda dell’ occhio, p. 110) e ambientati rispettivamente in carcere e
in ospedale. Quest’ ultimo in una sezione problematica come quella del cosiddetti «post-acuti» dove, per le
condizioni molto gravi del pazienti, i parenti sono ammessi arestare anche di notte avegliarli: proprio come
fanno i figli delle donne carcerate che in Agente apri (video realizzato in collaborazione con Walter
Niedermayr), sino al’ eta di tre anni, possono soggiornare nel «carcere dei bambini», un’areariservata del
penitenziario nella quale possono restare a contatto colle madri. «Agente apri» e |’ espressione che il bambino
rivolge allaguardia carceraria, allafine del lungo travelling che lo segue mentre accompagna la madre verso
il cancello di uscita. Lui potravarcarlo, lei no. E qui davvero accediamo a un luogo paradossale, dove la
liberazione coincide con I’ accostarsi il pit possibile alla condizione carceraria: un regime radicalmente
diverso daquello che ci e abituale.



Il parco. Palermo, La Favorita, 2008

Non € un caso che nei suoi scritti Marina Ballo Charmet riprendail concetto foucaultiano di «eterotopia» (
Con la coda dell’ occhio, pp. 117 sgg.). Luoghi come appunto |’ ospedale (La nascita della clinica) o la
prigione (Sorvegliare e punire), che Michel Foucault studiera analiticamente negli anni Settanta, sono
accomunati — nella sua fondamentale conferenza del 1967, Altri luoghi —dal discostarsi dalle nostre
abitudini, dalle sedi che ci sono consuete, dai luoghi in cui ci sentiamo a casa: sono luoghi che ci costringono
aridefinire la nostra identita cognitiva ed esistenziae, cioe appunto il nostro punto di vista. E, se e vero che
questo linguaggio fotografico ci interroga cosi in profondo, non penso sia un caso che la sua matrice
concettuale, la sua humus primordiale e diciamo il suo primo campo, siariconducibile a quel momento della
nostra storia e della nostra cultura, fragli anni Sessantaei Settanta, che oggi dai piu viene stramal edetto:
proprio perché ci costringeva a essere liberi. E il medesimo paradosso cui oggi ¢i mette di fronte il
linguaggio di Marina Ballo Charmet.

Eraun tempo, quello, in cui I’ arte che si vedeva, lamusica che si ascoltava, e letture che si facevano
inducevano le persone a prendere il mare aperto — un’ apertura sconosciuta alle generazioni precedenti.
Marina usa spesso un’ espressione di Salomon Resnik, «I’ errare delle immagini». L’ errare e strettamente
collegato al’errore: ein fondo tanto i suoi paesaggi chei suoi primi campi, secondo latecnica classicadella
fotografia, andrebbero appunto rubricati quali “errori”. Ancheil fotografo Thomas di Blow-Up commette un
errore fatale: cercando di trarre una storia sensata dalle immagini, deve prendere atto che quel senso
irrimediabilmente gli sfugge. Mail suo € un errore vitale: il segno di unaliberta e di un’insubordinazione, la
presain carico di unamissione di liberta cheil nostro tempo pare aver dimenticato.



Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

