DOPPIOZERO

L'etica spiegata a mio figlio

Alessandro Banda
28 Novembre 2019

Cicerone. Un nome cosi famoso da esser diventato sinonimo di guida (ancorché turistica), sullabase di quel
procedimento noto come antonomasia — e tuttavia non hamai goduto di buona stampa, Cicerone.

A cominciare dai suoi contemporanei.

Per Catullo, che gli dedico un bigliettino grondante d’ ironica riconoscenza, era* optimus omnium patronus’,
complimento ambiguo, dato che puo significare sia“il migliore di tutti gli avvocati”, ma anche, e forse piu,
“il migliore avvocato di tutti”, nel senso che qualungue cliente era buono per Iui.

Per Virgilio poi erauomo di “ventosalingua’ e di “fugaces pedes’, ossia molto verboso ma poco coraggioso
e lesto nel darselaagambe, se € vero che vaidentificato nel personaggio di Drances, influente membro del
conciliumdei Latini che compare unicamente nel libro undicesimo dell’ Eneide. (Che sotto le spoglie di
Drance si celi in realta Cicerone & dato molto discusso, ma Ettore Paratore nel suo commento inclinaa
credervi.)

Per il fondatore della moderna storiografiaromana, il celebre Mommsen, il nostro autore era niente meno che
“un giornalista, nel senso peggiore del termine”.

Eppure un poeta antico, vissuto un centinaio di anni dopo di lui, Giovenale, riconobbe che fu proprio la sua
rigogliosa eloquenza a consegnarlo nelle mani della morte (*largus et exundans leto dedit ingenii fons’). Non
fu solo un chiacchierone opportunista, dunque, ma uno di quei pochi che pago davvero carala proprialiberta
di parolaeindipendenzadi giudizio.

A gueste riflessioni siamo indotti dalla recentissima ristampa dell’ ultimo trattato filosofico scritto da
Cicerone, di cui quest’ edizione, acuradi Giusto Picone e Rosa Rita Marchese (Einaudi), mantiene il titolo
originale De officiis, aggiungendovi opportunamente il sottotitolo “quel che é giusto fare”, mentre di solito le
altre, correnti, traducono con il semplice etradizionale “1 doveri” o, anche, “Dei doveri”.

E gid su questa parola officium ci si potrebbe distendere alungo, dati i suoi molti significati, non solo
“dovere’, maanche “obbligo”, “impegno”, “fedelta’, “servigio”, “favore” eccetera. L’ Ernout-Meillet (il
dizionario etimologico latino ancor oggi piu usato) dice che il senso originario (da*op(i)fici-om) € quello di
“travail, exécution d’ une téche, ou tache a executer”, esecuzione d’ un compito o compito da eseguire. 1l bello
e chelo stesso Cicerone intavola, nell’ autunno del 44 a.C., una discussione epistolare con il suo grande
amico e confidente Attico proprio sullalegittimita dell’ uso di questa parola officium. Attico non era

d accordo che la s usasse per tradurre il greco kathékon. Infatti Cicerone si basa su un trattato per noi
perduto di Panezio, filosofo stoico che di questo si occupava, il kathékon, cioe il dovere medio, comune,

mentre il dovere perfetto si chiamava katorthoma, ed era appannaggio solo del sapiente.

Alle obiezioni di Attico, Cicerone risponde: “non é forse vero che noi diciamo consulum officium, senatus
officium, imperatoris officium (dovere del console, del senato, del comandante)? Non ¢’ € un termine piu


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/letica-spiegata-mio-figlio
https://test.doppiozero.com/alessandro-banda

adatto. O sec’eédimmelo tu”.

Attico tacque, evidentemente non ¢’ era niente di meglio che officium.

Il destinatario di questo trattato sui doveri, o su cio ch’ e giusto fare, € Marco, il figlio di Cicerone, che, a
momento, si trovava ad Atene, ad ascoltare le lezioni del peripatetico Cratippo.

Possiamo quindi dire, comei curatori dell’ opera, che questa si presenta come una sorta di Etica spiegata a
mio figlio, dove e chiaro cheil figlio rappresenta simbolicamente tutta la giovane generazione romana, alla
guale Cicerone affida una sorta di testamento spirituale e, nel contempo, la speranza che lo Stato, prossimo
allarovina definitiva, possa rinascere, su rinnovate basi morali.

Forse anche per questo il De officiis non e un dialogo, come |e altre opere filosofiche ciceroniane, dove sono
messe in scena attraverso vari personaggi varie posizioni e tesi alternative, maun testo dove risuona solo la
suavoce, con una certa sfumatura dogmatica e addiritturaimperiosa. Lavoce di chi sente di aver poco
tempo, per sé stesso e per la collettivita nel suo insieme.

Sullabase di Panezio, e del suo discepolo Posidionio, Cicerone divide lamateriain tre libri. Il primo tratta
dell’ honestum, il secondo dell’ utile, il terzo del conflitto tra honestum e utile.




Le traduzioni correnti di solito rendono honestum con “I’ onesto”, questa di Picone e Marchese,
elegantemente, sceglie “lamoralita’ o “cio ch’e morale”’. Sapienza, giustizia, fortezza, temperanza sono le
quattro virtu stoichein cui s articola“il comportamento pienamente morale’. Manoi nhon seguiremo passo
passo o sviluppo di queste partizioni, anche perché non lo segue nemmeno Cicerone stesso, il quale, preso
dallafogadel suo argomentare, avolte s ripete, accavalla e mescolai temi. Infatti quest’ opera, dato chele e
mancata I’ ultima mano, si presenta meno accurata, meno “leccata’, rispetto al solito. Abbondano le parentesi
guadre, aracchiudere porzioni testuali che non si sa se siano interpolazioni di copisti o versioni parallele
dell’ autore stesso, che non € poi riuscito a correggere in via definitiva.

Un elemento su cui i curatori insistono giustamente € lanozione di decorum esplicitata nel primo libro, mail
Cui Senso Si riverbera un po’ in tuttal’ opera. E anch’ essa derivata dal greco e da Panezio. Corrisponde a
prépon, un termine che nel filosofo stoico valeva come “conveniente”. Matale termine non € certo
un’invenzione paneziana, semmai un’ estensione. E in effetti parola corrente nell’ambito dellaretorica e della
teoriadell’ arte antica. |1 filosofo stoico ne amplial’ ambito d’ applicazione usandolo anche per lamorale.
Cicerone si era soffermato gia sul prépon e sull’ omologo decorum nell’ Orator di due anni prima. L’ oratore
rispettail decorum, quid decet o quid deceat, quando il suo discorso & ben armonizzato nelle sue parti
fondamentali e nessuna deborda rispetto al’ altra e, soprattutto, quando e adatto all’ uditorio. Non ¢’ € uno stile
oratorio buono in assol uto, s deve plasmare sulle attese di chi lo ascolta. Per conquistare il suo pubblico
I’ oratore vi si deve conformare camal eonticamente. E cio non diversamente accade per I’ etica. |
comportamenti non sono giusti o sbagliati in s& dipende dall’ occasione, dalle svariate circostanze in cui S
opera. Allorché Sofocle attiro I’ attenzione di Pericle, stratega come lui, sulle grazie di un fanciullo, il politico
redargui il poeta dicendogli: auno stratega si addice non solo tenere a posto le mani, ma anche gli occhi
(“decet non solum manus sed etiam ocul os abstinentes habere”). [Incidentalmente osserviamo che Cicerone
latinizzala strategia in praetura]. Se Sofocle avesse espresso il suo apprezzamento nel corso di una parata di
atleti, datal’ occasione, non sarebbe incappato nel rimprovero pericleo.

Siamo colpiti da questa sorta di estetizzazione della morale, non solo dalla sua pal ese rel ativizzazione.

Su questa strada ancor piu colpisce |la“teoria delle personag’, sempre in questo primo libro, ma con
ripercussioni negli altri due. Ognuno di noi, sostiene Cicerone, ha varie maschere (“personag’, appunto). Una
comune atutti, quella che ci mette addosso la natura. L’ altra, specificadei caratteri individuali. Un’altra
ancora é quella che ci impone la sorte (“fortuna’) e la quarta € quella che ci scegliamo noi, per recitare la
nostra parte sulla scena del mondo. Dobbiamo quindi conseguentemente prendere a modello per le nostre
azioni gli attori (“scaenici”), i quali non selezionano per se stessi i drammi migliori, maquelli piu adatti ale
loro qualita, vocali e gestuali. Sorprende un po’ questo pirandellismo ante litteram.

I decorum ci impone comunque di sorvegliare ogni nostro movimento, ogni nostro comportamento. Anche
lo sguardo, le sopracciglia, il modo di parlare, il tono dellavoce. Cicerone pare avolte anticipare la
minuziosa casistica di certi famosi trattatisti rinascimentali, il Castiglione o, ancor piu, il Della Casa.

Cosi come poi abbozza una vera e propriateoria della beneficienza. Se sia meglio beneficare con il denaro o
con le opere; se si debba considerare, del beneficando, |o stato patrimoniale o il suo modo di essere; se s
debba beneficare chi puo restituire il beneficio o meno e cosi via.

Abbastanza normale in una societa fondata sui rapporti di clientelae di patronato.

Quanto al’ utile e a suo conflitto con I’ onesto o, se si vuole, a contrasto tra morale e utilitarismo, va detto
guesto: Cicerone, sia nel secondo che nel terzo libro batte e ribatte su un concetto cardine, quasi

un’ ossessione per lui, e cioé chel’ utile @ morale eil morale e’ utile. Non ¢’ é né frizione né attrito trai due.
Sono la stessa cosa. Se un uomo si comportain modo morale, le sue azioni saranno anche utili. E se agisce



per I" utilita, I’ utilita vera, che e quella collettiva riguardante I’ intera umanita, sara senz’ altro sempre morale.

Esempio luminoso in tal senso € quello di Attilio Regolo. Non a caso presente sia nel primo che nel terzo
libro, quasi a comporre unafiguracircolare (Ringkomposition) del testo, oltre che una autentica “figura di
ricordo” nel senso di J. Assmann, uno di quei personaggi attorno a cui finisce per coagularsi |’identitadi un
gruppo sociae intero.

Si sacheil console Attilio Regolo, fatto prigioniero dai Cartaginesi nel corso della prima guerra punica, fu
rimandato a Roma per trattare la pace sotto giuramento che sarebbe ritornato a Cartagine se non I’ avesse
ottenuta. Regolo a Roma parlo contro la pace, tornd a Cartagine dove ando incontro, perfettamente
consapevole, a morte atroce.

Benché oggetto di forti critiche gia da parte dei suoi contemporanei e ancor di piu da parte dei contemporanei
di Cicerone, Regolo, dato che reputo utile per la patria la continuazione della guerra, si comportd in modo
morale, e anche utile, dato che la sua utilitaindividuale ricadeva nell’ ambito di quella collettiva, dell’ intero
Stato. Il suo comportamento fu utile e onesto, come sempre (“quia utile, honestum, sed, quia honestum,
utile”).

Probabilmente dev’ esser stato questo aspetto, questa ferreaidentita e reversibilitatraonesto e utile (o morae
e utile) ad affascinare i molti appassionati lettori del De Officiis, tracui i santi Ambrogio e Tommaso
d’Aquino. Noi, piu maliziosi lettori moderni, a volte abbiamo quasi latentazione di farne unaletturain
negativo. Quando scorriamo lalistadei comportamenti ingannevoli biasimati senza appello da Cicerone, ci
capitadi chiederci: e se fosse oggi questo il vero senso dell’ opera? Ossia mostrarci, col pretesto di
emendarle, tutta una serie di porcherie effettuali dei Romani antichi, come vendere case pestilenti aignari
compratori 0 vino divenuto aceto o animali moribondi o schiavi inutilizzabili; del resto giail quesito checi si
pone nel capitolo 23 del terzo libro, sulla scortadi uno analogo di Ecatone (ossia: vale di piu la perditadi un
cavallo prezioso o di uno schiavo di scarso valore?), non ci pare molto morale, quanto istruttivo del carattere
fondamentale di una societa.

Del resto noi veniamo dopo Gadda, che nel famoso racconto San Giorgio in casa Brocchi massacro a
sufficienza sia Cicerone siail suo ultimo trattato, con i sali di una satira senza appello.

Sepoi ¢i st domanda: e Marco, il figlio di Cicerone, destinatario e dedicatario dell’ opera, che fine hafatto?
Gli e servito sul serio il De officiis? Non amolto, se e vero, com’ e vero, che la sua fu una vita tremendamente
dissipata. Gaston Boissier ci ricorda che la solafamadi cui poté menar vanto fu quellad’ essereil piu gran
bevitore del suo tempo. Riusci a battere, in questo, persino Antonio, maestro di gozzoviglie (oltre che
mandante dell’omicidio del padre). Povero Cicerone!

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




Marco Tullio Cicerone
De officiis
Quel che e giusto fare




