
 

Alcune osservazioni sulla "forza della parola" 
Stefano Bartezzaghi
30 Novembre 2019

"La forza della parola" è il tema che gli organizzatori del festival Kum (Ancona, 18-20 ottobre 2019;
ideatore e direttore: Massimo Recalcati) hanno proposto al latinista Ivano Dionigi e a me, per un dialogo
che si è infatti tenuto la sera del 19 ottobre. Sono qui raccolte alcune delle schede che avevo preparato per
l'occasione e alcune annotazioni prese successivamente. 

 

La parola parola.

Parola, si sa, è una parola e fra le parole è una delle meno univoche. La parola è il vocabolo ("ossesso è una
parola palindromica") ed è l'impegno del locutore nel proprio discorso ("ti do la mia parola"); è la facoltà ("il
dono della parola") ed è il diritto di parlare ("do la parola a ..."); è un'affermazione, una presa di posizione nel
discorso ("avere l'ultima parola") ed è un indirizzo ("la parola del maestro"); è il vacuo succedaneo dei fatti
("solo a parole") ed è un modo di parlare ("avere la parola facile"): nella sua variabilità semantica, la parola
parola allude alle virtù oscillatorie del linguaggio. Data l'instabilità della relazione fra questo unico
significante e i suoi molteplici esiti semantici, quando due persone parlano di parola almeno in linea di
principio non possono dirsi certi di star parlando del medesimo argomento.

 

La parola forza.

Anche la parola forza ha uno spettro oscillatorio (nessun termine ne è in effetti privo). Ma questo è assai più
limitato. Che si parli di vigoria fisica ("usare la forza"), di violenza ("per amore o per forza"), di insieme di
individui ("una forza politica", "le forze armate") o di influenze tra entità fisiche (la "forza gravitazionale"), si
ha sempre a che fare con la capacità di intervenire e modificare uno stato di quiete: la capacità di causare
effetti. Gli effetti che conseguono a qualcosa che possiamo chiamare "forza" sono perentori e irreversibili.
Anche quando il vocabolario definisce "la forza della parola" come "il suo potere, o la sua efficacia
persuasiva o dimostrativa" (Zingarelli 2020, alla voce forza, §5) della persuasione e della dimostrazione
coglie il lato oppositivo e impositivo, cioè la necessaria capacità di affrontare (opporsi) e superare (imporsi
sopra) le resistenze che si incontrano. Il ragionamento quando è forte vince; non è però detto che convinca.
Persuade, si fa seguire; non è però detto che venga fatto proprio. La sua è la persuasione come resa, diversa
dalla persuasione come adesione (o addirittura "abbraccio" di una causa).

 

Prova di forza.

La forza è in sé cieca, monodimensionale. Già in Omero, la forza è sconfitta solo da una forza diversa,
contraria e superiore (Achille ed Ettore), oppure dall'astuzia (Ulisse e Polifemo), che però non la batte ma la
aggira. La forza, ogni forza, si conosce e si misura infatti solo dalle forze a lei opposte. La forza è per noi il
parametro di confronti di tipo agonistico-competitivo, che non richiedono cioè arbitrati, così come la vittoria

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/alcune-osservazioni-sulla-forza-della-parola
https://test.doppiozero.com/stefano-bartezzaghi


sul ring per ko annulla i voti di merito dei giudici.

La parola è certo capace di forza; chi ne dubitasse può convincersene ogni volta che le sue parole risultano
deboli, restano parole e non costituiscono l'ultima parola, non vengono prese come parole d'ordine o parole
d'indirizzo; non verrà egli creduto sulla parola, sarà stato bravo – come tutti sanno essere – solo a parole.

Ma per il principio enunciato poco sopra, come per tutte le altre forze anche per parlare di "forza della
parola" dobbiamo interrogarci su quali altre forze la parola incontra, a quali si oppone e viene opposta.
Questo non in un orizzonte generale e metafisico, ma proprio nelle pratiche semiotiche correnti, nei campi
comunicativi oggi dati. A cosa capita di sentire contrapposta la parola? Quali forze sono ritenute capaci di
rintuzzare la sua? Quali sono, insomma, le prove di forza della parola?

 

Alla prova dei fatti / 1. La forza delle cose.

Le cose, i fatti, la realtà (detta anche "la dura realtà"), diverse manifestazioni di una medesima istanza, sono i
primi e forse più ovvi oppositori della forza della parola, nelle pratiche semiotiche correnti. L'idea
saussuriana di segno come entità psichica e relazione fra ciò che significa e ciò che ne è significato non è mai
stata comunemente accettata sino al punto di sostituire il paradigma classico che oppone res e verba.
Separato il "mondo" della significazione (virtuale, illusorio, artificioso) dal "mondo" propriamente detto,
quello "delle cose" (naturale, autonomo, indifferente), è sempre possibile accusare le parole di non esserlo,
cose. Nelle dispute trova perciò ruolo di salvifico espediente proprio la feconda stratificazione semantica di
parola. L'accusa e l'ingiuria, per esempio, sono "cose" fatte di "parole" e nella misera retorica dei nostri
giorni è molto comune accusare o ingiuriare prima, per poi esortare l'avversario che protesta a non fermarsi
alle parole (e magari non accusarlo nuovamente di non sapere stare allo scherzo, di non aver capito la
battuta).

In generale una forma particolarmente perversa di nominalismo vuole che le parole siano nomi
convenzionali, indifferenti e pressoché neutri, e quello che importa sono le cose. È l'argomento classico che
si usa per obiettare all'elitismo. Secondo questa visione del mondo, le parole sarebbero dalla parte delle forme
e le cose dalla parte delle sostanze: la parola come bottiglia in cui il naufrago ha arrotolato e
impermeabilizzato il suo messaggio. Tenere in considerazione la bottiglia anche dopo averne estratto il
messaggio sarebbe appunto indugiare nel formalismo e non "badare al sodo".

 

Alla prova dei fatti / 2. L'evidenza. 

Le parole, si dice ancora, non sono fatti: annunciano, raccontano, deformano i fatti ma non possono
annullarli. Gli spettatori, gli elettori, le persone non vogliono parole, vogliono fatti, dove il verbo "volere"
sembra esorbitare dalla più comune accezione letteralmente volitiva a quella, quasi deontica, della richiesta
implicita incorporata in una data materia (per cui in culinaria si dice che un certo taglio di carne "vuole essere
cotto" in un certo modo o in grammatica che un certo costrutto "vuole" il verbo al congiuntivo imperfetto). 

La parola viene così presentata come il sotterfugio che maschera i fatti, non potendoli appunto abrogare. Si
può forse negare l'evidenza? Anzi, proprio "evidenza" (e proprio in quanto parola!) ha da qualche tempo
associato ai suoi significati l'accezione (prestata dall'inglese) di "prova di un reato" o "attestazione di un
fatto". Quel che la parola può fare ai fatti è cercare di imporne casomai un'interpretazione. A volte lo fa
proprio la parola intesa non come facoltà di linguaggio ma come singolo vocabolo: chiamare i migranti
"clandestini" è un modo di schierarsi e di proclamare una visione del mondo, senza affermarla ma
mostrandola direttamente in atto. È quello che succede sempre ai talk show, che del resto iscrivono la
dimensione verbale del "talk" in quella esibitiva dello "show". Dall'annnoso precetto "show, don't tell"
ricavano la possibilità dello show all'interno dello stesso "telling". 



Questa parola opposta ai fatti è appunto una parola ridotta alla sua nuda forza: è il nome imposto dal
martellamento dei media, il branding di leggi e decreti (vedi ad esempio il "decreto-dignità"), l'appellativo
ingiurioso gridato a ripetizione nei talk-show. "La mia parola contro la tua": è la battuta che riduce le
potenzialità della parola alla sola dimensione della forza. "Questo lo dici tu": è il truismo che riporta ogni
enunciato al suo enunciatore, come il cane riporta il bastone a chi glielo ha tirato lontano. Tutto è soggettivo,
nulla può perforare la barriera che separa verba da res, niente di detto può aspirare all'oggettività dei fatti. 

L'evidenza diviene così la munizione che carica l'arma del realismo, funzionale a entrambi i suoi possibili
impieghi: alle parole degli attacchi altrui, contrappone l'evidenza di una realtà non verbale; in funzione
invece offensiva, impone alle proprie parole l'evidenza valoriale del loro significato eufemistico ("si chiama
dignità ed è dunque un buon decreto"; "si chiama casa propria ed è dunque fuori discussione il diritto di
difenderla", eccetera). Quest'ultimo aspetto della questione è molto spesso l'unico che viene considerato. Si
potrebbe chiamare: "effetto Klemperer" e non è certo privo di ambiguità

 



Opera di Diana Copperwhite.

 

Una digressione sulla lingua che impone il pensiero.

Per tutto il periodo in cui il nazismo restò al potere in Germania, il filologo Victor Klemperer prese
annotazioni sulla lingua del regime, che denominò LTI, Lingua Tertii Imperii ("lingua del Terzo Reich"). Le
principali operazioni compiute dalla LTI sul tedesco tradizionale erano selezione, deformazione e ripetizione.
Per esempio: «I termini fanatico e fanatismo non sono un'invenzione del Terzo Reich, che ne ha solo
modificato il valore e li ha usati in un solo giorno con più frequenza di quanto non abbiano fatto altre epoche
nel corso degli anni» (Victor Klemperer, Lti. La lingua del Terzo Reich. Il taccuino di un filologo [ed. orig.:
1947], trad. it. di Paola Buscaglione, Giuntina Editore, Firenze 1999). Il fanatismo era in precedenza
connotato negativamente, come ossessione religiosa antirazionale; il nazismo ha scelto questo termine
(selezione), lo ha riconvertito a un valore positivo, di fedeltà cieca e devota al regime (deformazione), lo ha
reiterato incessantemente. Qual è il risultato? «Se per un tempo sufficientemente lungo al posto di eroico e
virtuoso si dice fanatico alla fine si crederà veramente che un fanatico sia un eroe pieno di virtù e che non
possa esserci un eroe senza fanatismo». 

Klemperer ha posto la sua analisi sotto il segno di un verso di Friedrich Schiller riferito alla "lingua che crea
e pensa per te". La forza della parola nazista era imposta dal controllo assoluto dei mezzi di comunicazione e
certamente arrivava alla letterale negazione dell'evidenza e all'imposizione di un oblio collettivo. Oggi sono
ricorrenti i timori che qualcosa del genere si stia manifestando anche nelle società contemporanee, in altre
forme, e si può dire sulla base di sospiri anziché di detonazioni. Certamente però quelle tecniche di selezione,
deformazione e ripetizione tipiche della propaganda dei totalitarismi del primo Novecento sono state poi
riprese dal marketing e di qui sono tornate alla politica di fine Novecento, sia pur depurate dagli ideologismi
espliciti.

Se la diagnosi di Klemperer dà tuttora spunti molto utili, non si possono però trarne indicazioni prognostiche
di sia pur vaga efficacia. Oggi per l'"effetto Klemperer" siamo portati a ritenere che le parole, intese come
singoli vocaboli, siano cartine di tornasole che rivelano il nostro pensiero e lo tradiscono. Tutta l'attenzione
all'"importanza" delle parole e alla loro forza si risolve però nello scrupolo con cui si evitano termini tabù e si
censura socialmente chi "sbaglia" a parlare, poiché li usa. Ma basta non usare "fanatico" in senso positivo per
scongiurare i germogli del neonazismo? Evidentemente, no. Non è sufficiente e non è neppure detto che sia
necessario.

 

Fallimur imagine.

La prima forza che si oppone alla parola è quella dei fatti, che viene armata contro la parola, ma a parole,
tramite il richiamo a un'evidenza. L'evidenza è la parola che si fa fatto e il fatto che si fa parola. Ma, ibrida
come è fra il fattuale e il visuale, la nozione contemporanea di evidenza è anche il fulcro comune alle due
forze che si oppongono principalmente alla parola: se la prima era costituita dai fatti, la seconda è costituita
appunto dall'immagine.

"Siamo ingannati dall'immagine", sostiene il motto di un'impresa cinquecentesca di Giovanni Battista Rota
(citata e riprodotta in: Mario Praz, Studi sul concettismo, Sansoni, Firenze 1934). Nell'opposizione classica
fra res e verba le immagini non venivano considerate affini (per artificiosità semiotica) alle parole ma
decisamente poste dalla parte delle cose, con una sorta di sopravvalutazione della somiglianza morfologica
(pur proiettata sul piano bidimensionale). Casomai era compito di una precettistica filosofica e anche
teologica ("Videmus nunc per speculum, in aenigmate, [...]", Paolo, I Cor. 13, 12) ricordare la possibilità che
l'immagine fosse phantasmaton: realtà ingannevole; senza poi considerare che nel mito platonico della
caverna è addirittura la realtà stessa a essere costituita da immagini.



Oggi Instagram ha sopravanzato Facebook, e a volte ciò è considerato un sintomo assai probante. È però da
ben prima che ciò succedesse che si è cominciato a parlare di civiltà dell'immagine. Le tecnologie
fotografiche, di stampa, cinematografiche, televisive e poi telematiche hanno progressivamente migliorato la
possibilità di produrre, elaborare e distribuire immagini. Per fare all'immagine quello che Gutenberg ha fatto
alla parola, rendendola tecnologicamente manipolabile e moltiplicabile, c'è voluto mezzo Ottocento e tutto il
Novecento, da Niépce a Photoshop. Anche l'accennato passaggio di egemonia nei social network da
Facebook a Instagram si è determinato in seguito (e in conseguenza) della comparsa di dispositivi sempre più
raffinati per la produzione, l'elaborazione e la diffusione di testi visivi da parte di singoli utenti non
specializzati.

 

Una foto.

L'esempio più impressionante della forza dell'immagine lo ha dato Ilaria Cucchi quando ha dichiarato che a
cambiare il corso, che pareva ormai segnato, della vicenda processuale a proposito della morte di suo fratello
era stata la decisione di mostrare, con la massima evidenza, la fotografia del suo volto e di parte del suo
corpo esanime, sul lettino dell'obitorio: «Parlai con Anselmo e lui mi disse “la prima cosa è scattare foto al
corpo”. Io pensai: che strani questi avvocati del Nord, ci sarà l’autopsia e tutto andrà come deve» (intervista
rilasciata a Fiorella Sarzanini, "Ilaria Cucchi e il coraggio di mostrare il corpo del reato"; www.corriere.it, 7
agosto 2019; ultima visita: 25 ottobre 2019). L'ostensione di questo documento visivo non era certo nelle
intenzioni della famiglia, ed è stata decisa come extrema ratio. Di conseguenza è mutata la disposizione non
solo dell'opinione pubblica ma anche dei testimoni e di almeno alcuni dei superiori militari degli indagati:
«Senza la foto del volto pesto, tutto si sarebbe fermato. Vedendola, tutti hanno capito cosa era stato fatto a
Stefano e la solitudine che ha provato quando è morto» (ivi). Le indagini che stavano inclinando verso una
forma di insabbiamento e minimizzazione hanno dovuto prenderne atto e il decorso processuale che ne è
conseguito ha eluso i depistaggi e imputato persone che sino a quel momento erano state protette dalle
gerarchie.

 



Opera di Diana Copperwhite.

Il caso suggerisce certamente riflessioni fortemente problematiche, a proposito della formazione
dell'opinione pubblica e della sua influenza sul corso della giustizia. Ma ai nostri fini il punto interessante è
che, fuori da ogni semplificazione giornalistica, non si può sostenere che la fotografia sia effettivamente
bastata. Era la foto di Stefano Cucchi, la sua pertinenza al caso passava da un nome e il nome è lingua. Non
si scambi questa nostra affermazione per un rozzo escamotage retorico. Molti dei casi discussi a proposito di
"fake news" infatti riguardano immagini fotografiche o video, inequivocabili nella loro denotazione iconica
ma verbalmente riferiti a qualcos'altro: era davvero un gabbiano intriso di petrolio ma non proveniva dal
Kuwait; era davvero un cumulo di spazzatura in una piazza, ma non era stato lasciato da una manifestazione
di studenti ambientalisti, e cosi via. 



Al di là delle possibilità tecniche di manipolazione diretta delle immagini (tecniche che dal vecchio
fotomontaggio si sono evolute e diffuse come e quanto è da tutti noto) è difficile che un'immagine non abbia
necessità di una didascalia per trovare, nel contesto, il proprio senso. Lo si vedeva nella rubrica "Eveline" del
programma Schegge (RaiTre), dove i filmati internazionali di agenzia normalmente usati dai telegiornali a
copertura di servizi in audio venivano mandati in onda così come venivano trasmessi, senza alcun commento
verbale e ottenevano un effetto fortemente straniante con il mostrare, per esempio, scene di guerra fra bande,
senza che lo spettatore potesse collocarle in alcuno scenario geopolitico determinato. 

 

Alleanze, inimicizie, gregarietà della parola.

Come si è visto, sia nel caso dei fatti sia in quello delle immagini, quelle che vengono opposte alla forza della
parola sono altre forze con cui essa può però combinarsi e anzi di fatto si combina. Nella vita quotidiana della
parola, i suoi asseriti nemici sono alleati. A dar senso a una fotografia come a una notizia o a qualsiasi
racconto di fatti è la collocazione all'interno di un discorso che almeno in parte prevedrà l'uso della parola. 

Dire che le parole non sono le cose non solo cozza contro la circostanza altrimenti pacifica per cui le parole
sono cose come tutte le altre. Nega anche il fatto che non c'è cosa che non sia parlata e che non trovi il
proprio senso nel suo rapporto con la parola. 

D'altra parte, contrapporre parole e immagini nega il carattere figurato della lingua verbale e più in generale
le complesse ibridazioni possibili fra i due linguaggi.

Da questo confronto con i suoi due principali oppositori possiamo vedere come la parola disponga di una
forza gregaria: negli scontri di forza può vincere se si allea alla forza dei fatti e alla forza delle immagini. Se
rinuncia agli effetti di realismo e di figurazione la sola parola continuerà a scontare l'handicap della sua
"artificiosità" sullo sfondo della pretesa "naturalità" di fatti e immagini.

 

La parola ripetuta.

Un bambino ripete una parola mentalmente o, se non lo sente nessuno, con la voce: "divano divano divano
divano divano...". Dopo un po' gli parrà di dire "vànodi, vànodi vànodi" e la parola diventerà un aggregato di
tre sillabe, privo di consistenza lessicale. Il gioco infantile costituisce un piccolo esperimento di
accelerazione di particelle linguistiche, che ha l'effetto di frantumare l'unità della parola (questo feticcio,
l'unità, che linguisticamente risulta indefinibile) e soprattutto di scinderne la metà che significa dalla metà
che ne è significata. 

I fatti e le immagini sono istanze che alla forza della parola si contrappongono – o meglio: vengono
contrapposte – dall'esterno. Ma è anche dall'interno che la forza della parola viene minacciata e non a caso se
ne attribuisce la responsabilità a fenomeni che a volte vengono descritti con metafore a veicolo patologico
(come "la peste del linguaggio"). Si parla di "lingua povera", "lingua di plastica", "lingua vuota" e si allude
con questo all'uso di anglismi, gerghi settoriali, tormentoni diffusi da media vecchi e nuovi, mode di origine
varia e soprattutto giovanilismi o pseudogiovanilismi. Il maggior fastidio è dato dalla ripetitività della parola
altrui. Il nostro prossimo parlerebbe "male", anche perché usa "poche parole": si diffondono statistiche (a
volte inventate o fraintese) sul numero delle parole che sono note alla media dei parlanti e sulla drammatica
diminuzione della loro quantità. 

Bisogna considerare che è proprio la ripetizione a togliere il significato, non solo nel gioco infantile ma anche
nel "gioco" sociale della parola. Il tormentone è una parola che non ha mai avuto senso o pertinenza a un
contesto (come il "Patroclo!" ripetuto ad Alto gradimento) o è una parola che lo ha avuto e poi lo ha perso nel
suo decorso iterativo. Ma come insegna Klemperer la ripetizione, anche coatta, è anche il modo per fissare



una parola nella memoria dell'uditorio (e dell'elettorato). La ricorrenza – cioè la ripetizione di un termine nel
discorso pubblico con una data frequenza – è infine il parametro principale nello studio di una parola e nella
determinazione delle sue marche d'uso. 

Allo stadio fisiologico, la ripetizione forma la parola, come parte della lingua condivisa. A uno stadio
strumentale e artificioso, la ripetizione enfatizza la parola, anche in funzione di marketing e di propaganda.
La ripetizione svuota la parola dal suo significato quando l'impiego artificioso arriva a uno stadio patologico. 

 

La parola vuota.

Sarebbe però semplicistico concludere che la parola vuota sia debole. La "supercazzola" è un esempio
metalinguistico di tormentone: è un tormentone che descrive un tipo di linguaggio. È il nome (in sé pieno) di
una pratica linguistica (in sé vuota). L'umoristica trovata cinematografica della "supercazzola" risale al film
Amici miei (1976) ma è stata accolta dai vocabolari negli anni '10 del XXI secolo, cioè ben più di un quarto
di secolo dopo il suo conio: solo allora, cioè, ci si è resi conto di quanto sia entrato nell'uso quotidiano il
discorso intenzionalmente nonsense ai fini di frastornare l'interlocutore e mascherare la propria totale
mancanza di argomenti. Così si è cominciato a usare la parola principale del discorso del conte Mascetti
come nome del genere discorsivo: "gli ho fatto la supercazzola". 

La supercazzola è il nome (in sé pieno) di una pratica linguistica (in sé vuota). Nella scena comunicativa
sociale la parola vuota è forte, la malattia è più forte della salute. Da qui discendono i ripetuti presagi ferali
nei confronti della lingua italiana, della lingua in genere, della civiltà.

 

Valori.

Quanto ciò abbia esasperato la vocazione vittimistica degli autoproclamati cultori della parola invece piena
sarebbe superfluo sottolineare. Né qui si vuole entrare direttamente nel discusso campo della political
correcteness, che pure non è certo estraneo alla nostra prospettiva. Ai fini del presente scritto basterà invece
delineare come proprio la ripetizione sia uno dei dispositivi di svuotamento della parola e come, di
conseguenza, le prime a rischiare di essere svuotate sono proprio le parole valoriali al centro della contesa. 

Le parole valoriali sono quelle che si ritiene abbiano il significato maggiormente pregnante: libertà, dignità,
onestà, e simili. La loro ripetizione toglie loro forza e quindi la loro "difesa" non può consistere in una
semplice ripetizione invece "virtuosa" e "appropriata". Ma nella contesa politica contemporanea è possibile
rinunciare all'evocazione verbale dei valori, e quindi anche alla funzione retorica (in termini di captatio
benevolentiae) di tale evocazione? Come impiegare la forza delle parole senza con ciò (e proprio per questo)
diminuirla?

 

Forza e potere.

Il diagramma delle forze in campo vede quindi la forza della parola contrapposta a quella della realtà e a
quella dell'immagine (dall'esterno) e inoltre minacciata (dall'interno) dalla forza della parola vuota (ripetitiva,
mediale, generica). Alla parola forse serve altro che la forza, allora.

In un testo intitolato "La lingua, il potere e la forza" (Alfabeta, maggio 1979; ora in Sette anni di desiderio,
Bompiani, Milano 1983) Umberto Eco ha commentato la celebre "Leçon" inaugurale tenuta da Roland
Barthes al suo debutto sulla cattedra del Collège de France, discutendone le tesi alla luce delle analisi
condotte da Michel Foucault. Eco ha introdotto così una distinzione fondamentale e l'ha offerta a un dibattito



pubblico italiano ancora fortemente concentrato sui rapporti allora di cruciale importanza fra movimenti di
protesta, società e politica. Si tratta della distinzione fra i rapporti di forza e i rapporti di potere e consiste nel
carattere simbolico di questi ultimi. La forza è pura causalità, dice Eco, ed è irreversibile: è il fulmine che
causa l'incendio dell'albero. Il potere è invece diffuso, rizomatico, ed è casomai l'istanza che riesce a
combinare le forze contrapposte; deriva quindi dai rapporti di forza ma in qualche modo li sublima. Eco usa
qui Foucault e Deleuze e Guattari, ma nella sua analisi sembra agire anche un vago richiamo addirittura
lacaniano. Lo possiamo approfondire dicendo che la forza appartiene all'ordine del Reale, aggiungendo che le
immagini appartengono (come è ovvio) all'ordine dell'Immaginario e che, se il potere è simbolico come dice
Eco, la parola si trova dunque in quell'ordine, dove del resto l'ha pensata anche Lacan. Eco la dichiara
"modello" del potere poiché la parola ricava la propria coercitività da un consenso sia pure riluttante: "è
prodotto sociale, nasce come apparato costrittivo proprio a causa del consenso di tutti, ciascuno rilutta a
dover osservare la grammatica ma vi consente e pretende che gli altri l'osservino perché vi trova il suo
comodo".

Confondere la forza (monodimensionale, irreversibile, quantitativa) della parola con il suo potere sarebbe
certamente un errore. La forza della parola è un'arma esibitiva, per battaglie verbali, è volta a vincere più che
convincere, cioè alla persuasione della resa più che a quella dell'adesione. Il potere della parola è invece
reversibile, pluridirezionale, contendibile, esercita anche la forza ma non si inibisce alcun altro mezzo.
Dispiega la molteplicità della parola in tutta la sua possibile estensione. La forza della parola trova il suo
fondamento nelle credenze radicate, nelle tradizioni, nelle ideologie profonde. Il potere della parola ha un
impatto enormemente inferiore nel momento immediato dello scontro, ma si rivolge al pensiero "lungo",
mobile ed evolutivo.

Possiamo essere preoccupati della perdita di forza della parola. Ma dovremmo certamente essere più attenti a
che la parola non perda – come pure sembra destinata a fare – il suo potere.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



