
 

Istantanee del capitalismo contemporaneo 
Maximiliano Carli
3 Dicembre 2019

Marx non è mai stato attuale e forse mai lo sarà. Il suo pensiero è piuttosto attraversato da una profonda
inattualità, dall’impossibilità di essere ricondotto agli schemi culturali vigenti nel suo XIX secolo. Sulle
orme di Nietzsche dobbiamo però intendere l’inattualità come capacità di smascherare e problematizzare i
concetti portanti che strutturano un’epoca, utilizzandoli per metterne a nudo ipocrisie e incoerenze. In breve,
si tratta di rovesciare contro un’epoca ciò di cui essa va fiera. Nel caso della congiuntura storica di Marx, il
grande motivo di vanto della sua epoca fu evidentemente la Rivoluzione borghese, che portò con sé
l’uguaglianza politica. Marx non assume tale trasformazione come una grande conquista, piuttosto ne mostra
l’illusorietà: sotto l’uguaglianza politica si cela infatti una più profonda diseguaglianza sociale. Ecco il
nocciolo dell’inattualità dell’insegnamento marxiano: aver assunto come un male da sradicare ciò che fino ad
allora era accolto e lodato trasversalmente.

È necessario far risalire la critica di Marx al capitalismo a questa prima consapevolezza. Nel suo Karl Marx
Federico Chicchi ne coglie a fondo la portata teorica, muovendo i suoi passi tra i concetti marxisti più
emblematici – critica all’economia politica classica, feticismo delle merci, rapporti di produzione – non
limitandosi però a lasciarli ammuffire nella torre d’avorio in cui spesso e volentieri il marxismo li ha
confinati, bensì facendoli risuonare a contatto con concetti di altre discipline, dalla sociologia alla
psicoanalisi. 

 

Una novità interessante e originale di questo libro risiede nel fornire al lettore numerose immagini che, se
apparentemente sembrano molto distanti dal tema centrale, in realtà forniscono una griglia interpretativa
funzionale a comprendere i meccanismi del capitalismo. Alla fine del percorso è come se ci ritrovassimo con
un album fotografico composto da numerose istantanee, ciascuna delle quali coglie dal proprio punto di vista
una sfaccettatura diversa del soggetto principale: il capitalismo contemporaneo. 

Anzitutto, il capitalismo viene immortalato nell’immagine anatomica di un movimento ventricolare. Com’è
risaputo, i ventricoli del nostro cuore sono perfettamente sincronizzati per far circolare il sangue
nell’organismo, seguendo un movimento ritmico incessante di apertura-chiusura, dilatazione-contrazione, e
così via. Allora il capitalismo si caratterizza per la sua capacità di mantenere una continua circolazione non
più del flusso sanguigno, bensì dei flussi monetari e della forza-lavoro. Come per i ventricoli, la caratteristica
peculiare del capitalismo è di essere sempre in movimento, a tal punto che il suo più grande nemico, la sua
morte, sta nella quiete totale. Anche il capitalismo “può assumere diversi ritmi e accelerazioni a seconda
delle congiunture”: in base al periodo storico e sociale potrà ad esempio appropriarsi delle masse lavoratrici e
metterle sotto contratto, oppure essere nella condizione di lasciarle libere e precarizzate, come fossero una
fonte inesauribile alla quale attingere in ogni momento.

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/istantanee-del-capitalismo-contemporaneo
https://test.doppiozero.com/maximiliano-carli


 

Una caratteristica fondamentale del capitalismo è la capacità di metabolizzare gli ostacoli che incontra lungo
il suo cammino e trasformarsi costantemente per essere in grado di assimilarli. In tal senso è possibile parlare
di una macchina assiomatica, anzitutto perché non ha bisogno di un agente esterno che funga da
manutentore; piuttosto è corretto dire che essa provvede da sé a garantire il proprio funzionamento. Il suo
assioma pone un limite che separa ciò che sta dentro e fuori dalla sua logica. Tuttavia, esso non è affatto
rigido e più che un confine occorre pensarlo come una membrana permeabile che pone in contatto i due
ambiti. Così ciò che è inizialmente estraneo e ostacola la logica capitalistica, viene metabolizzato (ossia
inglobato e modificato) appena entra in contatto con la membrana assiomatica. In questo momento o la
digestione di ciò che era fuori avviene senza problemi, oppure il capitalismo modificherà se stesso per
rendersi compatibile con l’elemento estraneo appena introdotto al suo interno. 

 

Per approfondire quest’ultimo aspetto Chicchi fa riferimento alla locuzione latina nihil obstat quominus
imprimatur (“nulla osta a che si stampi”), ovvero l’espressione che l’autorità ecclesiastica utilizzava per
acconsentire la stampa dei libri. Qui è centrale l’idea di una soglia che viene stabilita arbitrariamente e a
priori dalla Chiesa, fornendo una cornice entro cui dovranno muoversi gli argomenti di un libro che aspiri ad
essere stampato. Il quadro di riferimento è ovviamente la dottrina cattolica che, se da una parte limita le
direzioni verso cui si può muovere il testo, d’altra parte è ciò che ne rende possibile la stampa. Emerge
dunque un’accezione di capitalismo inteso come creatore di nuove possibilità, le quali rientrano tuttavia in un
quadro di riferimento arbitrariamente scelto, ma senza il quale alcune strade non sarebbero percorribili.

 



Il capitalismo contemporaneo funzionerebbe quindi secondo la logica dell’imprinting, alla quale dobbiamo
rifarci non tanto pensando agli studi etologici, bensì a quanto accade durante il processo di sviluppo della
pellicola fotografica. Lo scopo è quello di rendere visibile l’immagine latente impressa sulla pellicola
sottoponendola a un’esposizione di luce controllata fino a ottenere, dopo ulteriori passaggi, un’immagine
stabile. Il processo descritto è analogo a quello con cui il capitalismo produce i soggetti all’interno della sua
logica di sfruttamento. Sostanzialmente il capitalismo fornisce l’immagine latente, ovvero uno spettro
predefinito di possibilità che orienta la crescita delle soggettività, facendo sì che ciascuna abbia un margine
di libertà e autonomia nel proprio sviluppo, ma al tempo stesso che ogni risultato sia riconducibile alla
propria logica di sfruttamento. Nulla sembra sfuggire alla sua maglia, soprattutto quando essa abbraccia e
invade molte sfere diverse: non più solo quella economica, ma anche quella familiare, affettiva, sessuale, in
sintesi anche le sfere comunemente pensate come private.

Ma quali sono i vantaggi che il capitalismo ottiene adottando la nuova logica descritta sopra? In primo luogo,
il capitale si riserva “la possibilità di approfondire il campo del vivente che viene immediatamente orientato
alla valorizzazione del capitale”. Creando possibilità di sviluppo per il campo del vivente, il capitalismo si
assicura nuovi e continui sviluppi senza dover intervenire direttamente, ma lasciando autonomia e libertà di
manovra ai soggetti, facendo tuttavia in modo che ogni prodotto sia già dall’inizio compatibile con il proprio
funzionamento.

 

Oltre a questo, le soggettività al lavoro sono rese più docili e meno conflittuali in quanto lasciate “libere” di
allineare i loro desideri, interessi ed energie al fine produttivo e riproduttivo del capitale. Così il suo apparato
repressivo diventerà sempre più velato e sottile, fino a scomparire del tutto ai nostri occhi. L’imperativo che
costantemente riecheggia nell’aria ci incita a usufruire della nostra fittizia autonomia, ben consapevole del
fatto che tutto ciò tornerà a suo vantaggio: “1. sii ciò che vuoi, agisci la tua autonomia, purché 2. la risultante
della tua azione sia traducibile nell’assiomatica del capitale e nelle sue metriche convenzionali in continuo
movimento”.

Nello scenario finora descritto, in cui il capitalismo produce dei soggetti funzionali alla propria riproduzione
che si muovono all’interno della sua logica e coerentemente con essa, sembra impossibile pensare una prassi
politica in grado di spezzare questo circolo vizioso. Eppure appare uno spiraglio di speranza quando iniziamo
a pensarlo simile al nastro di Möbius, ovvero come a un’unica superficie che in alcuni punti presenta
ripiegamenti, faglie, incrinature. Il capitalismo ha storicamente funzionato secondo meccanismi diversi di
produzione (tanto di valore, quanto di soggettività), i quali sono stati superati da quelli nuovi eppure
mantenuti e ancora funzionanti in alcuni suoi aspetti. Dobbiamo allora pensare i ripiegamenti del nastro di
Möbius come quei momenti in cui diventano visibili le incrinature fra le logiche di sfruttamento adottate
storicamente dal capitalismo, mettendone a nudo le contraddizioni e scardinandone l’efficacia.

 

L’ultimo appello dell’autore è forse proprio questo: ripensare le modalità con cui i soggetti del capitalismo
sono stati prodotti fino ad ora. È solo da un soggetto politico nuovo che potrà partire una pratica politica
nuova, che si faccia portatrice delle istanze della contemporaneità, senza però prescindere dagli insegnamenti
che si sono sedimentati in centinaia di anni di prassi politica.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





