DOPPIOZERO

Ladifferenza animale

Federico Ferrari
5 Dicembre 2019

“Cheanimale!” éI'imprecazione piu durache si possa scagliare contro uno o pit individui che s macchino
di azioni disumane, al di fuori di ogni regolacivile, prive di ogni senso dellapieta, di ogni rispetto. L’animale
e altro dall’umano, eil confine della sua umanita. Macchiarsi di comportamenti “bestiali” significaporsi a di
fuori del consorzio umano, aprire lo spazio di un mondo senza misura, in cui lavitasingolare, lavita
dell’individuo, non ha piu tutele, né diritti: ci si espone alla violenza senza piu alcuna protezione, al di fuori
di ogni diritto, di ogni Dichiarazione Universale dei Diritti dell’ Uomo (che, come sottolineano le sue
maiuscole, riguarda solo gli uomini e non gli animali). Ed € ben curioso che nel nostro linguaggio
sopravvivano simili significati ancestrali, proprio oggi chel’animale e inserito nel cliché domestico, in cui i
gattini ei cagnolini che imperversano su Instagram e Facebook, facendo il pieno di like, sono I’ emblema
stesso di una tenerezza commovente, di una bonta piu umana di quella dell’ uomo. Oppure, quando non ci
troviamo di fronte a questa instagrammazione umanista, |I’animale & segregato in campi di sterminio e di non
vita, in attesa di macello. Nella contemporaneita, dellaferociaanimale non vi e traccia. L’animale e, anzi, il
vivente che piu di ogni atro risultainoffensivo, se non addirittura sottomesso a una violenza di cui lasua
stessa esistenza, darecluso in lager e gabbie, e testimone silenziosa. L’ animale eil vivente in cui, oggi piu
che mai, amanifestarsi non € laviolenza sregolata, mal’ alienazione e la sofferenza.

Ed e proprio su questa sofferenza che i due curatori di un volume di Jean-Luc Nancy, appena apparso in
italiano, hanno voluto concentrarsi, scegliendo per titolo La sofferenza &€ animale (Jean-Luc Nancy, La
sofferenza € animale, a curadi Massimo Filippi e Antonio Volpe, Mimesis, 2019 pp. 53). Filippi e Volpe,
dando cosi seguito a un altrettanto riuscito libro uscito |’ anno scorso (Alessandro Dal Lago, Massimo Filippi,
Antonio Volpe, Genocidi animali, Mimesis, 2018, pp. 72), vogliono attrarre I’ attenzione sugli immani
genocidi che la nostra civilta sta mettendo in atto nei confronti delle altre specie; vogliono invitarci a
riflettere, interrogando ora Nancy in un’ affascinante e lungaintervista, sulle contraddizioni di unacivilta, la
nostra, fondata su un ingiustificabile sfruttamento della biodiversita faunistica e sulla messa a morte degli
animali, considerati come beni di consumo, come merci. Ne hascono, ovviamente, una serie di questioni
etiche e politiche che mostrano, quanto meno, I’ urgenza di un pensiero che si ponga all’ altezza di pensare la
complessita della questione animale, a di fuori o a di ladelle categorie classiche che — salvo molte e
significative eccezioni (dal vegetarianesimo pitagorico, passando per San Francesco e Montaigne fino a
Derrida) — riducono I’ animale ad automa, privo di anima; puraforzalavoro da sfruttare; carne da macello.



https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/la-differenza-animale
https://test.doppiozero.com/federico-ferrari
http://mimesisedizioni.it/genocidi-animali.html#yt_tab_products2

Opera di Bacon.

Ma é proprio Nancy che, sovvertendo gli stereotipi del pensiero dominante e ponendo la questione di un’
animalita animata, sottolinea come, in realta, I'“animalitd’ denoti esattamente la qualita“di cio che possiede
un’anima o, piu esattamente, di cio che € animato da un’anima, cioé da un soffio, il soffio dellavita’ e di
come, quindi, il “concetto” di animalita siaun modo per pensare proprio cio che vi e di comune (lavita, il
soffio di vita) tratutti i viventi. L’animalita non e dunque prerogativa dell’ animale ma e presente in noi come
nell’animale; e lacondivisione el differenziarg, il partage direbbe Nancy, di un’ esperienza della vita che ci
legagli uni agli altri, uomini e animali (maanche uomini e vegetali, uomini e minerali), in un sistemadi
rimandi e di rinvii senzafine, a fondo del quale, piu che trovare ognuno la propriaidentita, si erinviati aun
soffio che rende instabile ogni certezza, ogni concrezione, ogni fissita. L’animalita &, in un certo senso,

I’ apertura a una dimensione di con-essere, in cui I’identita del sé viene definita solo dal differenziarsi della
vita, delleforme di vita: lavitache si daformain un processo metamorfico senzafine.

Non si da, ciog, alcunaidentita originaria, nemmeno un’identita di specie “naturale’ che possa definire
I’'uomo el’animale. Si da solo I’animazione, il movimento spaziatore della vita: una moltitudine di anime
incarnate. D’ atronde, cos altro e I’ anima, fin da Aristotele, se non laformadi un corpo? L’animale non &
quindi privo di anima, come nessun vivente lo €. E nessun animale € quindi privo di quel sentire o sentimento
primordiale (arci-originario, direbbe Nancy) che nasce dall’ avere unavita, dal condividere |’ esperienza
vivente. Ed é per questo che lo sguardo dell’ animale mostra la sofferenza (ma anche la gioia e la meraviglia,
ci sentiremmo di aggiungere) di ogni vivente, mostraquel che € a di |a delle nostre categorizzazioni
linguistiche: la presenza di un’ estraneita che ci costituisce e che non si riduce alla parola, non trova spazio
nella parola ma piuttosto in una“ prossimitd’. La sofferenza—il patire e la pazienza— dell’ animale, questa
oscurae a tempo stesso limpida pulsazione, quest’ animazione che ci anima da dentro pur rinviando a una
alterita inappropriabile, questa parte di noi che e fuori e dentro di noi, questo lato dell’ umano che percepiamo
nella prossimita dell’ animale, “non é definito, ma preme sulle parole, insiste, ossessiona, impedisce di
attenersi al senso delle parole’. La presenza dell’ animale ci porta, cosi, ai limiti del linguaggio e fapensare a
Wittgenstein di Derek Jarman il quale, davanti a sempre piu disorientati alievi, si chiede se mai potremo
capireil linguaggio di un leone, arrivando alla conclusione che, se non possiamo comprenderlo, non e perché
quel linguaggio non abbia senso 0 non esista, ma perché non conosciamo la suaformadi vita. E noi, sulla
scortadi Nancy, ora potremmo dire, non conosciamo la sua anima, il modo in cui lavitasi daunaformain



lui.

Laquestione animale si rivela, procedendo nell’ appassionante lettura di questo agile volume, comeil centro
di unariflessione filosofica che, ben al di 1adel suo ridursi ale pur fondamentali e non piu rinviabili
guestioni etiche di una sensibilita animalista capace di considerare |’ animale come un essere vivente
insopprimibile, ci induce anche a meditare su come la questione animale sia, in fondo, un modo per riflettere
su cosa sial’umanita, I’'umanita cosi come si € costituita e I’ umanita avenire. Un’ umanita ale prese con la
disperata e necessaria urgenza di ripensarsi a partire da cio che ha escluso da sé e che, proprio a causa di
guesta esclusione rimossa, portal’ umano a compiere gesti autodistruttivi, atti di violenza cieca contro

quell’ alterita che, in reatd, lo costituisce. Trattando il mondo come totalmente altro da sé, I’ umanita
distrugge se stessa.  Se queste sono le premesse, allorasi comprendera come la messa a distanza
dell’animale, fin dalle prime pitture rupestri, siail luogo di uno scarto tra quel che — proprio attraverso
immagini, parole, riti e sacrifici —andra a definire I’ essenza umana, da una parte, e’ estraneita e
incomprensibilita dell’ animale, dall’ altra. Ripensare I’ animalita dell’ animale significhera, quindi, pensare
I"uomo, applicando, in fondo, quel metodo geneal ogico e archeol ogico foucaultiano che aveva permesso a
pensatore francese, attraverso un ripensamento dellafollia, di comprendere il soggetto razionale: laragione &
definitadal suo bordo oscuro, dallafollia.

Allo stesso modo, I’'uomo € definito dalla bestia che lo minaccia. In fondo, la questione animale, cosi come
Nancy la pone, radicalizzala necessita di pensare ogni sistemaidentitario a partire dalla sua alterita— s tratti
dellaragione, del genere, dell’identita etnica, dell’ umanita, poco importa; significa, in atri termini, pensare
attraverso un’ eterologiaradicale cio cheil linguaggio, il logos — quello stesso che ci fadire “che animalel” —



tende adefinire ericondurre all’ unita del sé, alla suaidentitd monolitica. Un’ eterologia, dunque, che non
livelli le differenze, che non cada nella banalita di umanizzare I’animale o di considerare ogni cosa
equivalente (la soppressione di ogni differenza), maconsideri, a contrario, come non vi siano che eccezioni,
come lavitasial’animazione di un processo di differenziazione infinita (proprio questo volevafar risuonare
Derrida nella différance, a cui Nancy deve molto). Infinite forme di vita che costituiscono, nel rinvio dall’ una
all’ atra, nel reciproco differenziarsi, I'identita mobile di ognuno. Gli animali, dungue, ci riguardano, sono
parte di noi, come noi siamo parte di loro. E di questa indeplacable, inevitabile, irremovibile, insopprimibile
coappartenenza, sono testimoni silenziosi anchei cani di cui parla Nancy allafine della sualungaintervista.

Latrovatella Dolly che ha accompagnato |a sua adolescenza e della cui compagnia ha* sempre conservato il
gusto molto particolare —forte, un po’ amaro, selvaggio”; o |’ épagneul breton con la sua cucciola che,
racconta Nancy, “havissuto molti anni insieme a sua madre in un immutabile rapporto di sottomissione
filiale che ci lasciava stupefatti”. Segni, quelle presenze animali, di qualcosadi profondamento intrecciato a
un sentimento di prossimita, di compagnia, di con-essere, di cui Nancy dice: “Non so raccontare, non so
descrivere... So soltanto che queste immagini sono 1a, ben vivide, e che hanno a che fare con lavita’.
Riconoscere nell’animale la vita, la stessa vita che & in noi, la presenzainsopprimibile dell’ alterarsi dellavita,
eil primo passo per sottrarre I’ animale, come ogni altro vivente, ad ogni sua riduzione a cosa da sfruttare.
Significa, infine, porre I’ uomo all’ altezza di pensare se stesso, oltre I’ umanita e I’ animalita; pensare, con
Pascal, che “|” uomo superainfinitamente I’uomo” all’interno di un universo che lo compenetraelo
costituisce nel differenziarsi del tutto.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




