
 

Jurij Tynjanov, un formalista con il senso della
parodia 
Beniamino Foschini
23 Dicembre 2019

Ci sono momenti storici in cui la parodia è necessaria – dal punto di visto teorico, non solo pragmatico. Se la
parodia è quella funzione in atto, per cui gli idoli vengono rovesciati, se non ora quando è il momento di
essere fanciulli, giocare, e candidamente osservare i vestiti nuovi dell'imperatore?

 

Per parodia non intendo lo sberleffo, l'imitazione, il camuffamento, il burlesco, il travestitismo. Per queste
funzioni si può parlare generalmente di pastiche ironico. Per parodia intendo l'eccesso della funzione
trasformativa, la quale, nei fatti artistici più potenti, raggiunge quel grado di assurdità che disvela ogni
convenzionalità dell'agire umano e ogni tentativo conservativo di assecondarla. Per parodia intendo una
trasformazione categorica, per cui l'opera-occasione, l'opera parodiata, infine scompare, tanto da far rimanere
come un fatto solo quella parodiante, purché generi, appunto, una nuova categoria, un nuovo genere.

 

Questi pensieri sembrano figli della cultura occidentale strutturalista e post-strutturalista, per cui, per un certo
verso, essi sono contemporaneamente affini e lontani, ma in ogni caso comprensibili.

 

Eppure c'è chi, attorno a questi pensieri, in altre epoche e in altri contesti, si è posto la domanda se la parodia
fosse un genere o una funzione, se essa fosse volgare e popolare o raffinata ed elitaria, se insomma la parodia
giocasse – e avesse già giocato – un ruolo decisivo nell'evoluzione delle nostre culture.

 

Che sia un caso oppure no, questo autore è Jurij Tynjanov (1894-1943), una delle figure più rappresentative
del Metodo Formale russo o, comunemente detto, del Formalismo Russo. Questo autore e critico dirà poco al
lettore contemporaneo, mentre di Viktor Šklovskij e Roman Jakobson egli conoscerà già le parole-chiave di
straniamento/defamiliarizzazione e letterarietà. Eppure, oggi come oggi, non esiste studioso della storia della
parodia che non riconosca a Tynjanov, che pubblica il suo primissimo saggio, “Dostoevskij e Gogol' (Per una
teoria della parodia)”, nel 1921, un ruolo pionieristico nella riflessione sul termine. Il saggio viene pubblicato
in italiano da Dedalo nella raccolta tynjanoviana Avanguardia e tradizione del 1968 (mentre nell'originale
russo del 1929 il volume recava il titolo Arcaisti e innovatori).

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/jurij-tynjanov-un-formalista-con-il-senso-della-parodia
https://test.doppiozero.com/jurij-tynjanov-un-formalista-con-il-senso-della-parodia
https://test.doppiozero.com/beniamino-foschini




 

Nell'Europa un po' più a ovest, tra la fine dell'Otto e l'inizio del Novecento, abbiamo dei precedenti illustri,
che recano alla parodia implicazioni più sfumate, rispetto alle popolari esperienze della cultura satirica e
cabarettistica. Nietzsche sottintende alla parodia – come funzione e non come genere – un principio
fondamentale del suo lavoro letterario-filosofico. Nell'introduzione alla seconda edizione di La gaia scienza
(1882-1887), Nietzsche annuncia, che dunque cominci la parodia. E solo nel penultimo capitoletto dello
stesso libro, egli scrive che, di ora innanzi, comincia la tragedia. Alla post-tragedia di Zarathustra si arriva
dunque attraverso la parodia del sapere occidentale. Henri Bergson afferma in Il riso (1900) che la
trasposizione dal solenne al triviale – cioè dalla tragedia alla commedia, attraverso la parodia – sia
certamente comica, ma che il processo inverso, dal triviale al solenne, possa esserlo ancora di più. Virginia
Woolf nel saggio “Parodie” (1917) afferma che la parodia è sì intrattenimento, ma può assumere una
funzione critica più audace di quella esercitata dal critico di professione. Una funzione della parodia già
abbozzata da Carlo Dossi, nelle sue postume Note azzurre (1912).

 

Tynjanov fa qualcosa di diverso nel suo saggio del 1921, qualcosa di veramente moderno. Se Dostoevskij ha
affermato che “siamo tutti usciti dal cappotto di Gogol'”, il giovane Jurij si chiede, ma che cosa significa
questo, esattamente? È possibile rintracciare questo suo lavoro “in secondo grado” su Gogol', e quali
conseguenze se ne possono trarre? Il lavoro di Fëdor su Nikolaij è di tipo parodico, infine? Questo è già il
senso rivoluzionario del giovane critico Tynjanov, il quale abbandona positivismi, biografismi e
psicologismi, od opinioni critico-filosofiche, per guardare alla specificità dei testi, alla loro analisi, ad
analogie e conflittualità, per giungere dove l'oggetto stesso del suo studio non era arrivato a concepire:
l'utilizzo di una funzione, quella parodica, come veicolo di evoluzione della letteratura.

 

Dunque Tynjanov traccia la “lotta” che Dostoevskij intrattiene con Gogol' e delinea come, agli esordi, il
primo rifletta sui cardini della scrittura gogoliana: l'alto e il comico. Ma con questa riflessione Tynjanov non
intende una qualsivoglia imitazione o influenza, quanto una stilizzazione, un gioco proattivo con lo stile.
Allora per Tynjanov esistono due piani, sui quali vivono le due opere in relazione funzionale – più tardi Julia
Kristeva parlerà di intertestualità –: se i due piani corrispondono, si dirà di stilizzazione, se essi sfasano, si
dirà di parodia. Curiosamente parafrasando Bergson: “parodia della tragedia sarà la commedia […], parodia
della commedia può essere la tragedia”. Secondo Tynjanov, è la motivazione comica a rendere la
stilizzazione una parodia.

 





 

La parodia è però non solo funzionale al rapporto tra due testi specifici ed essa risponde a una possibile teoria
più generale. La parodia lavora sulla meccanizzazione di un procedimento letterario. Quando questo
procedimento viene percepito ed evidenziato come epigono attraverso il lavoro parodico stesso – per
ripetizione, inversione, spostamento –, la trasformazione in atto permette la sua riorganizzazione in un nuovo
materiale. Questo è un passaggio fondamentale verso una teoria della parodia, perché questa tende ora a
subordinare l'elemento comico: nel momento in cui l'opera parodiante non viene più percepita in relazione a
quella parodiata, la prima perde la parodicità e vive di vita autonoma.

 

Mettere al centro del dibattito culturale (siamo nei primi anni Venti in Unione Sovietica) la parodia come
motore letterario non sembra un'idea vincente, e infatti l'asserzione tra parentesi “per una teoria della
parodia” non indica propriamente una teoria. Ma, qua e là, se ne sentono i tremori sotto crosta. 

 

Nel 1924 Tynjanov pubblica il suo libro teorico più importante, Il problema del linguaggio poetico,
pubblicato in edizione italiana da Il saggiatore nel 1968. Il volume, un caposaldo dello studio formale e
strutturale del verso poetico, propone una visione dinamica del segno, basata sui suoi principi e fattori
costruttivi, intesi non in quanto composizione di elementi, bensì in quanto interazione (ancora, “lotta”) tra gli
stessi. Pertanto, il “ruolo storico della parodia poetica” – cautamente messo da Tynjanov di nuovo tra
parentesi, nel testo – accade quando nuovi fattori – nuovi perché dimenticati o presi da un sistema diverso
(non solo letterario) – entrano in interazione attraverso la lotta, in modo da de-automatizzare o de-
meccanizzare l'epigonismo del linguaggio poetico contemporaneo.

 

Le intuizioni di Tynjanov avranno un impatto inaspettato sulle scienze letterarie meno formaliste e più socio-
antropologiche, come su Olga Freidenberg e Mikhail Bachtin in Russia – e da Bachtin poi sull'Occidente. 

 

Il concetto di de-meccanizzazione, oggi attualissimo, viene poi ripreso più volte e, in fondo, accomuna
Formalisti dagli interessi così diversi, come Šklovskij e Jakobson. Nel saggio incompiuto “Sulla parodia”
(1929), Tynjanov arriva a riconoscere che non si dovrebbe più discutere di “parodia”, quanto di forma o
funzione parodica. La funzione parodica è per lui quella propriamente critica, ed essendo critica, essa può
solo applicarsi alla contemporaneità. Quella della prossimità storica o meno tra due testi – o immagini – in
interazione è un problema che ancora oggi dovrebbe essere preso in analisi, quando si studia e si critica
un'opera contemporanea, la quale pratichi un certo grado di citazionismo. Dal 1977 è stata disponibile la
versione originale russa e ora (2019) anche quella in traduzione inglese, nel volume Permanent Evolution,
edito e tradotto da Ainsley Morse e Philip Redko per l'Academic Studies Press di Boston. Ne sarebbe
necessaria anche una versione in italiano.

 



 

Come Šklovskij, Tynjanov non esaurisce le sue riflessioni in campo accademico, ma le espande in quello
della fiction e del cinema, divenendo perfino pop e affermandosi in quanto artista – fama di cui gode ancora
oggi nelle lettere russe. Alla pubblicazione del suo primo romanzo, Kjuchlja (1925, Metauro 2004),
incentrato sul poeta contemporaneo di Puškin, Wilhelm Kjuchel'beker, gli dice Majakovskij: “Da ora,
Tynjanov, possiamo parlare come tra due grandi potenze”. I suoi primi romanzi, appunto Kjuchlja così come
La morte del Vazir Muchtar (1929, Silva 1961) riverberano il sottotesto di una conoscenza enciclopedica
della storia, intesa non come documentaria, bensì culturale – e critica, nel senso nietzscheano. In fondo,
afferma Tynjanov, i documenti ufficiali “mentono, come gli uomini”, e “dove finisce il documento, là
comincio io”. Il lavoro sul parodico della scrittura tynjanoviana infetta dunque le convenzioni della
continuità storica. Tra le sue altre opere narrative, Il sottotenente Summenzionato del 1927-1928 (per
Sellerio, 1992) va qui citato. Nella novella, Tynjanov lavora sull'assurdo gogoliano, iperbolizzando, se
possibile, le storture burocratiche degli apparati russi, già evidenziati da Gogol' ne Le anime morte. Ai tempi
di Paolo I, zar dopo la madre Caterina la Grande, per un errore di trascrizione su un documento ufficiale, il
sottotenente Summenzionato prende vita dalla carta e comincia a vivere una vita propria, facendo carriera e



perfino combinando un matrimonio, senza che mai alcuno lo veda. Sullo stesso documento, un altro errore
dichiara defunto il tenente Sinjuchaev, il quale, dismesso dall'esercito, conduce una vita raminga da
fantasma, fino a scomparire senza lasciar traccia. Comico, grottesco e parodia si intrecciano, tracciando
genealogie letterarie e witz tipicamente russi: come avevano già insegnato i cubo-futuristi negli anni Dieci del
Novecento, non esiste futuro senza parodia del passato.

Avanguardia e tradizione (1968), che contiene il saggio “Dostoevskij e Gogol'”, è forse ancora disponibile
nei magazzini della Dedalo di Bari, ma Il problema del linguaggio poetico (Il saggiatore, 1968) e
Formalismo e storia letteraria: tre studi sulla poesia russa (Einaudi, 1973) meritano una ristampa per il
lettore contemporaneo, non solo per gli oggetti di studio ivi presentati, ma soprattutto per le implicazioni
critiche e metodologiche attuali che la scrittura di Tynjanov ancora comporta. I suoi romanzi e le sue novelle,
laddove non ancora disponibili, meritano la stessa sorte.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



