DOPPIOZERO

Ama il prossmo tuo

Umberto Fiori
5 Gennaio 2020

“ Amaci, delinquente!”

(Voi)

Nel quinto paragrafo del saggio intitolato Il disagio della civilta (Das Unbehagen in der Kultur, 1929),
Sigmund Freud prende in esame una di quelle che chiama “pretensioni ideali della societaincivilita’, il
precetto “Amail prossimo tuo come te stesso”, e propone di adottare verso di esso “un atteggiamento
ingenuo, come se ne sentissimo parlare per laprimavolta’. L’analisi critica che ne discende ha provocato in
me, fin dalla primalettura, un’ alternanza di inquietudine, entusiasmo, riso, spavento. Con quel passo, e con le
mie reazioni, ho cercato nel corso degli anni di farei conti. Vorrei provare, qui, aripercorrere le mie
riflessioni. Non avendo io alcuna competenzain materiadi psicanalisi, esse avranno un carattere del tutto
personale e risulteranno — temo — persino piu ingenue di quelle che |’ autore auspicava.

A conquistarmi, mentre leggevo quel passo, erala capacitadi Freud di affrontare la solennita del precetto
come farebbe un bambino impertinente, lasciando emergere le domande e le obiezioni che il rispetto o la
vergogna ci impediscono abitualmente di formulare, o persino di concepire.

Amail prossimo tuo come te stesso. “E perché dovremmo farlo?’ ribatte il bambino sfacciato. “ Che
vantaggio ce ne deriva?’. E prosegue:

Ma soprattutto come arrivarci? Come ne saremo capaci? || mio amore € una cosa preziosa, che non ho diritto
di gettar via sconsideratamente. Mi impone degli obblighi, e devo essere pronto a fare dei sacrifici per
adempierli. Se amo qual cuno, in qualche modo egli se lo deve meritare.

Il ragionamento — in apparenza pacato — costituisce in effetti uno sprezzante rifiuto dell’ altaidea di amore
implicitanel precetto. In questa prospettiva “realista’ e disincantata, I’amore € un impegno gravoso, che non
ci s puo accollare ala cieca

Dopo avere serenamente bestemmiato la veneranda idea di una agape senza limiti, Freud approfondisce e
argomenta la presa di distanza dal sacro fantasma del Prossimo, e detta unalistadi condizioni:


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/ama-il-prossimo-tuo
https://test.doppiozero.com/umberto-fiori

Egli lo merita se mi assomigliain certi aspetti importanti, tanto che in lui io possa amare me stesso; o merita
se e tanto piu perfetto di me da poter io amarein lui I'ideale di me stesso (...) Ma se per me e un estraneo e
non puo attrarmi per alcun suo merito personale o per alcun significato dalui gia acquisito nellamiavita
emotiva, mi saradifficile amarlo. E se ci riusciss, sarei ingiusto, perché il mio amore e stimato da tutti i miei
un segno di preferenza; sarebbe un’ingiustizia verso di loro mettere un estraneo alla pari con loro.

Quanto bruciavano, mentre le leggevo per la primavolta, queste argomentazioni; quanto mi erano familiari.
Non potevo trattenermi dal ridere (un riso nervoso, come quello che scuote avolte i bambini). Al riso, pero,
presto subentro un’inquietudine: il senso di liberazione che quelle rasoianti considerazioni mi infondevano
aveva un retrogusto amaro. In quel modo di pensare — cosi ragionevole, per certi aspetti persino banale —
presentivo unatrappola.

Ma I’ inquietudine derivava soprattutto da un senso di rispecchiamento. Nei discors “sfrenati” che Freud
metteva in scenariconoscevo quelli che da sempre covavano in me, senza osare manifestarsi:

Se 0sservo piu davicino, trovo ancora delle difficolta. Non solo questo estraneo generalmente non e degno
d amore, ma onestamente devo confessare che ha piu diritto allamia ostilita e persino a mio odio. Sembra
non avere il minimo amore per me, non mi mostra la minima considerazione. Se cio gli reca vantaggio, non
esitaadanneggiarmi (...) Se'si comportasse diversamente, se verso di me estraneo mostrasse rispetto e
indulgenza, io a buon conto, a parte qualsiasi precetto, sarei disposto atrattarlo nella stessa maniera. Se quel
grandioso comandamento avesse ordinato: “Amail tuo prossimo comeil prossimo tuo amate’, non avrei
niente in contrario.

Del mio turbamento di fronte alla dissacrazione del santo precetto, io stesso mi meravigliavo. Non avevo
letto cose ben piu scottanti, ad esempio, nella Genealogia della morale di Nietzsche, dovei valori a cui sono
stato educato venivano addirittura bollati come “spirito del gregge” e “morale da schiavi”?

Il fatto &€ che mentre Nietzsche attaccai valori correnti con il piglio violento del profeta, Freud sembra
ragionare senza animosita, senza sdegni apocalittici. I suo smascheramento procede con tono sobrio, sereno,
apparentemente imparziale. Era proprio questo, forse, a spaventarmi. Le sue considerazioni hanno I’ aria di
fare appello al comune buon senso, di fondarsi su verita risapute, addirittura ovvie. Da questa ragionevolezza
mi ero lasciato conquistare; ora, pero, sentivo che lalogica che sulle prime mi aveva affascinato, e che mi
sembrava di condividere, andava prudentemente vagliata. Quali erano i suoi presupposti, i suoi fondamenti?

Ripercorrendo i ragionamenti di Freud (o, sarebbe meglio dire, dell’“ingenuo” acui Freud davoce), cercavo
di mettere afuoco I’ orizzontein cui si collocalasuacriticaal precetto che sta alla base della nostra
convivenzacivile, edi confrontarlo col mio. Fino a che punto corrispondevano, quelle obiezioni, acio che



sentivo? Da dove venivano, e dove portavano?

Chi, di fronte al comandamento “Amail prossimo tuo come te stesso”, domanda “ Che vantaggio me ne
deriva?’ parte evidentemente dall’ idea che una certa condotta possa essere considerata giusta solo quando
essa Ci assicura un tornaconto, materiale o morale che sia. E un tema cruciale dell’ etica, sul quale si potrebbe
ragionare alungo chiamando in causal’intera filosofia occidental e, da Socrate fino a Kant, a Schopenhauer e
oltre; ma non mi sembra questo il punto centrale dellalucida“antimorale” con laquale Freud ci sfida.
Decisivami pare invece |’idea di amore che € implicita nelle diverse affermazioni (e Freud stesso a
sottolineare — se ce ne fosse bisogno — che cio di cui si discute non el rapporto affettivo tra due individui
determinati: €il mio amore verso gli altri, verso i miei simili genericamente intesi).

Per il candido immoralista che parlain queste pagine s tratta, innanzitutto, di unarisorsascarsa (“Il mio
amore € una cosa preziosa, che non ho diritto di gettar via sconsideratamente”).

L’ amore e — potremmo interpretare — una determinata quantita di bene, o di energia, cheio possiedo e di cui
dispongo; € un tesoro che posso elargire o non elargire, dare a uno e negare aun altro. La sua elargizione
dipende in tutto e per tutto dalla mialibera volonta.

Questavolonta, adireil vero, € liberasolo in parte: a condizionarla non sono tanto altre volonta esterne,
contrastanti, quanto i vincoli che essa stessa si pone.

Il primo — o abbiamo visto — € quello del tornaconto, del risultato. Un altro € quello del merito (“Se amo
gualcuno, se lo deve meritare”). L’amore per gli atri —in questavisione “ingenua’ — non conosce gratuita:
come ogni spesa importante, deve sempre essere adeguatamente giustificato, motivato. Un terzo principio e
guello dellareciprocita: e ragionevole cheio doni solo a chi garantisce di restituirmi il dono, almeno in parte.
In questo spazio morale vige un principio di smmetria: amo I’ altro se I’ altro mi ricambia, 0 comungue
suscitain me qualche interesse; se mi odia, mi ostacola, mi ignora, ho tutto il diritto di ripagarlo con la stessa
moneta (va da sé cheil precetto evangelico che comanda di amare anchei propri nemici risulta—in questo
contesto — assurdo e incomprensibile).

Lavolonta che muove I’ amore per il prossimo, nella prospettiva che ho cercato di delineare, € una volonta
sempre raziocinante, calcolante. Unitadi misura per i suoi calcoli €1’amore — questo si incondizionato,
assoluto, indubitabile — che ognuno prova per se stesso. La quantita di amore che io concedo o non concedo
agli atri dipende di voltain voltadal loro rapporto — oggettivo o soggettivo, consapevole o inconsapevole —
con quel valore primario. Amo il mio prossimo “se mi assomigliain certi aspetti importanti, tanto che in lui
i0 possa amare me stesso”, etc. Dato che I’ amore piu forte e certo € quello che nutriamo per noi stessi, €
chiaro che al precetto che ci ingiunge di amareil prossimo altrettanto intensamente obbedire € impossibile, e
provarci sarebbe insensato.

Quello che Freud mette in scena, insomma, € un egoismo perfettamente giustificato dalla ragione, un
€g0ismo innocente.

A entusiasmarmi, a una prima lettura, era questa clamorosa legittimazione del nostri impulsi primari: ecco —
espressa finalmente senzaipocrisie, con meravigliosa franchezza — la verita che si cela dietro le convenzioni,
i “valori”, le petizioni di principio; una verita che nessun monito, nessun divieto puo cancellare.

II mio stesso entusiasmo, perod, mi preoccupava. Secoli di civilta non trascorrono invano; la condanna che
colpisce |’ egoismo non si cancella con un gesto. 10 stesso faticavo a non vergognarmi dellamiaistintiva



adesione al punto di vista del “bambino sfacciato”.

LN

E d altra parte — riflettevo poi — non €, quell’ egoismo, giaimplicito nel precetto chel’*ingenuo” messo in
scena da Freud contesta? L’ autorita che prescrive “ Amail prossimo tuo come te stesso” non muove
anch’ essa dal presupposto che |’ amore per se stessi costituisca un primum indubitabile?

“Tu ami certamente te stesso” — sottintende il precetto. “ Ebbene, ama anche gli altri con pari intensita’.

Date le premesse, quanto vale quell’ imperativo? Per amare noi stessi non abbiamo bisogno di esservi
esortati; se per contrastare, per controbilanciare il nostro egoismo, € necessario un comandamento, questo
significa che |’amore per gli altri € nell’uomo il sentimento meno naturale, il meno spontaneo che ci sia.
Ancheil nobile comandamento che |o prescrive, a ben vedere, non faaltro cheribadire il primato dell’amore
di sé. E dunque?

Se|’amore per se stessi e |’ inclinazione piu autentica dell’ uomo, la pit immediata e genuina, un’“ etica
dell’egoismo” come quella polemicamente delineata dai ragionamenti “ingenui” di Freud dovrebbe essere la
piu adatta a realizzare la nostra felicita (sempre che lafelicita sialo scopo dell’ etica). Ma— mi chiedevo —é
davvero possibile liberarsi dai vincoli imposti dallacivilta, e — come Don Giovanni —farsi guidare sempre e
soltanto dall’ amore per se stessi?

E se pure fosse possibile: € davvero desiderabile? Quali sarebbero le conseguenze di unatale condotta? A che
cosa andremmo incontro?

Se assecondassimo senza freni le nostre pulsioni, dice Freud, perderemmo |’ amore degli altri.
“E con cio?’, replicherebbe il “bambino sfacciato”.

L a perdita sarebbe piti grave di quel che pud sembrare. E dall’ amore degli altri, infatti, che dipende la nostra
stessa sopravvivenza:

Se |’uomo perde I’amore degli altri da cui dipende, ci rimette anche la protezione contro molti pericoli e
soprattutto si espone a rischio che la persona piu forte mostri la sua superiorita punendolo. Pertanto il male e
originariamente tutto cio acausadi cui si € minacciati della perditad’ amore; € per timore di unatale perdita
che bisogna evitarlo.

Prima che un dovere morale, la repressione del nostro naturale egoismo € una necessita vitale. Di questa
necessita, I’ lo non & perfettamente cosciente. E il Super-io ametterlo in guardia; € lui a difenderlo dagli
impulsi negativi che lo muovono (negativi —si badi —non in s&, main quanto potenzialmente dannosi per
I"10), spingendolo alimitare |a sua spontanea aggressivita e aricercare per quanto puo I’amore degli altri. A
guesto, in ultima analisi, sembra finalizzato |o stesso precetto “Amail prossimo tuo come te stesso”: e bene
cheioami il prossimo (0, se non altro, che faccia mostra di amarlo) nella speranza che esso mi ricambi, e mi



conceda cosi |a sua protezione. Male cose non procedono tanto tranquillamente. 1l Super-io che regolala
civiltainfatti, dice Freud, non s preoccupa abbastanza degli elementi di fatto nella costituzione psichica degli
esseri umani; emanaun ordine e non si chiede se sia possibile eseguirlo. Presume, anzi, chel’lo dell’ uomo
sia psicologicamente in grado di sottostare aqualsiasi richiesta, che |’ 1o abbia un potere illimitato sul suo Es.
Questo € un errore, e anche negli uomini cosiddetti normali la padronanza dell’ Es non puo superare certi
limiti. Esigendo di piu, si produce nell’individuo larivoltao lanevrosi, o lo si rende infelice.



FREUD

IL DISAGIO |
DELLA CIVILTA
E ALTRI SAGGI

Bollati
Boringhieri




Daun lato I’ etica dell’ egoismo, impraticabile; dall’ altro il comandamento che impone di amare gli altri,
irrealizzabile: il dilemmache le pagine di Freud mi prospettavano era paralizzante. Amare noi stessi quanto
ci verrebbe naturale non possiamo, e d’ atra parte non possiamo nemmeno amare autenticamente il prossimo.
Per proteggerci dallanostra e dall’ altrui aggressivita, il Super-io che regolalacivilta e costretto atenerci in
questo vicolo cieco. Li noi viviamo (relativamente) sicuri e protetti, senza pero poter fare fino in fondo né il
bene nostro, né quello degli altri.

E davvero questa— mi chiedevo — la situazione dell’ uomo, la mia situazione? Sarei dunque, io, un potenziale
delinquente a cui solo la pauradi un castigo, o del biasimo altrui, impedisce di mettere in atto i suoi crimini?
Sarel un egoista che la sorveglianza del Super-io hareso innocuo, ma anche gelido, indifferente, incapace di
veri slanci verso i suoi simili, di compassione, di generosita?

Qualcosa, in me, rifiutava di accettare quelle conclusioni.

Il rifiuto non derivava da una sbrigativa autoassol uzione a seguito di un moralistico “esame di coscienza’:
non presumevo — figuriamoci — di essere innocente. 1l fatto e che |’ esperienza del bene, in me, erauna
certezza

Con questo non voglio dire di averlo fatto, il bene, ma—in diverse circostanze dellamiavita— di averne
avuto esperienza, di averlo sentito circolaretrame egli altri.

Parlarne non é facile. A rappresentarmelo nella memoria, mentre cercavo di pensarlo, eral’ombradi una
circostanza, di un luogo, |’eco di un dialogo, il riflesso remoto di uno sguardo, di un’emozione. Tracce
vaghe, imprecise. Sempre piu chiare, perd, mi apparivano le differenze trala mia personale esperienza e
I"idea di amore implicitanei calcoli dell’“innocente egoista’ freudiano, da un lato, e nel precetto “Amail
prossimo” dall’ atro. In entrambi, si parte dall’idea che a centro di tutto ci siaun io che amainnanzitutto se
stesso. Per sua natura, questo io & contrapposto agli altri. 11 suo compito (o il suo problema) € quello di
amarli. Tanto nella prospettiva disincantata di Freud quanto in quella (assai pitl edificante) del precetto,
guesto amore € concepito come un fare: eI’ operare di una volontain grado di realizzare cio che chiamiamo
bene (inteso come altruismo, o come calcolato egoismo, poco importa). |1 bene dipende, insomma, dallamia
volontaindividuale. Era questo schema a lasciarmi in dubbio. Nella mia personale esperienza del bene,
volonta e individualita avevano un ruolo molto marginale. Certo, nelle circostanze che cercavo di richiamare
alla mente qual cosa facevo, e quel qualcosa ero io avolerlo; maunacosain me erasempre piu chiara: il bene
che sentivo nascere mi precedeva, non era qualcosa che io avessi prodotto. Nessun merito me ne veniva. Piu
che farlo, sentivo di esserci entrato, come si entrain unacasa, o ci s immerge nell’acqua. A muovermi non
era stata una scelta morale, una strategia pulsionale; non era stato un calcolo egoistico, né |’ obbedienza a
comandamento “Amail tuo prossmo”.

“Amail tuo prossimo”. Si puo poi obbedire a un simile comandamento? Ha senso prescrivere a qualcuno di
amare questo o quello? Non € I’amore, per definizione, un libero impulso, un trasporto incondizionato? Che



merito puo avere, lavolonta che amail proprio simile per obbedienza a un volere piu potente? Cio che &
giusto, in sostanza, € la volonta superiore afarlo, non quella che le obbedisce.

In effetti, apensarci, le rare volte in cui ho sentito di avere fatto il bene — ma sarebbe piu giusto dire: di stare
nel bene, di abitarlo—io non agivo in base a dovere, impostomi, di amare gli atri. Potrel dire che agivo per
unasortadi inerzia; o, se s vuole, per unairresistibile inclinazione.

Gli dtri, non potevo dire di amarli. Come si pud amare una mera negativita, un’ astratta, generica differenza,
che non ha corpo, né volto? Di voltain volta, mi trovavo ad amare — quasi senza rendermene conto —la
persona, le persone che mi capitava di avere di fronte. Ma a conquistarmi era soprattutto quello che ci
mettevalli, nella stessa luce, a guardare e ad essere visti, a parlare e ad ascoltare, a salutare e aricambiare il
saluto, era quello che accendevail nostro incontro, il nostro dialogo. Unaimpersonale maesta mi teneva nelle
sue mani.

Sfuggiva ad ogni calcolo, quella maesta. Non prescriveva nulla. A muovermi, a spingermi irresistibilmente
verso le presenze dei miei simili, non erail timore di un castigo, laricercadi un risultato, di un tornaconto,
non eralarealizzazione di un valore, né il conseguimento della mia personale felicita.

Se dovessi dare un nome acio che mi attraversava, 1o chiamerel gioia.

Mi fermo. Rileggo le ultime righe, e provo un senso di disagio. Non sto correndo troppo? L’ immagine di me
che emerge da questi appunti — me ne rendo conto — puo risultare urtante. Voglio forse far credere di essere
un’anima bella, tutta pervasa dall’amore per gli atri? Chi mi conosce sa che non € cosi. |0 sono — e ne sono
ben conscio — la persona piu scostante, piu diffidente, pit chiusa che si possaimmaginare. Verso il prossimo
provo innanzitutto fastidio, sospetto; spesso — troppo spesso, ahimé — un’invincibile, tormentosa estraneita. |
miei simili — tranne poche eccezioni —mi disturbano; avolte mi fanno paura, altre volte una pena
insopportabile; nel cas meno gravi, mi annoiano. Eppure, I’ esperienza di cui ho cercato come potevo di dar
conto -1’ esperienza del bene, della gioia— &in me pitl forte di ogni altra. E lei adare un senso atutto il resto.
L’insofferenza, la paura, la diffidenza, io le sento come uno strato di nebbia, cupo e ribollente, sotto il quale
ridono, fermissimi, i colori del suolo che mi sostiene. Ma quando, e come, quellanebbia s dirada? Che cosa
mi farivedere quei colori, mi farisentire la cara pressione di quel suolo?

Se ci penso, la chiave di tutto sono le parole. E nelle parole cheio ritrovo — avolte — la gioia che mi spinge
verso gli altri. Quando, scrivendo, devo misurarmi con lamialingua, quando la sento suonare in me ein chi
ho davanti, quando in una conversazione ognuno dice (o si sforzadi dire) cio che va detto, e lo fa senza
formulerifritte, con cautela, con verameraviglia, cercando dentro di sé lafonte immemorabile del nostro
parlare, io sto bene. Sto nel bene.

Questo dipende, certo, dal fatto che sulle parole si fonda il mio mestiere; aloro mi sono sentito chiamato fin
da bambino; in loro — attraverso di loro — realizzo, come posso, cio che sono. Malagioiachedico non € la
soddisfazione personale, il privato piacere che pud venirmi dalla pratica dello strumento a me piu congeniale
(lagioiain effetti precede lamiainclinazione alla parola: ne e lafonte). Se cerco di mettere afuoco gli attimi



in cui mi sono sentito nel bene, mi accorgo che la sensazione prevalente era quelladi essere liberato dallamia
individualita piu ovvia e superficiale. Quella che chiamo gioia e un’ esperienzaimpersonale. Non lafelicita di
un determinato individuo: I’ esultanza di qualcosa che ci precede e ci attraversa. Questo non significachein
guei momenti non fossi pitl io: non sto parlando di un’ esperienza mistica, soprannaturale. Ero la persona che
sempre sono, ma una parte piu profonda di me si affidava al linguaggio, con I’ abbandono di cui solo i

bambini sono a volte capaci.

Mi fermo di nuovo. A chi lo intende principal mente come sacrificio di sé, soccorso, cura, consolazione degli
altri, il bene di cui parlo apparira probabilmente come un aibi ridicolo, un comodo travestimento
dell’ egoismo, se non un’ipocrisia bella e buona. Altro che parole! 1l prossimo bisogna amarlo nei fatti.

Lo confesso: non sono un medico, né un barelliere. Non sono una suora. Non So guarire, soccorrere, non so
confortare. Il gesto che consola, la carezza che risolleva, non li ho imparati mai. Sono le mie dita, i miei
muscoli, a non saperli. Quando cerco di imitare quella carezza, quel gesto, tutto prende il sapore di una
mediocre commedia. E tuttavia, non posso dire di essere un egoista compiuto, del tutto indifferente alavita
dei miel simili. L’ ho detto: cio che mi lega aloro sono innanzitutto le parole. Le parole amano il prossimo, e
amano I’io. Casa, albero, nuvola, cane: qui io e prossimo concordano e convengono, si abbracciano fino a
confondersi.

*

Fin da quando ho imparato a parlare, poi aleggere e a scrivere, le parole sono state per me delle potenze
immortali: divinitaraggianti che da un luogo remoto e inviolabile mi si paravano dinnanzi. 10 non sapevo
niente, ero piccolo, mi ero appena affacciato al mondo, e loro — eterne — mi conoscevano da sempre, meglio
di quanto io stesso mi conoscessi. In loro ascoltavo e leggevo il mio segreto piu intimo, cio che ero; o dovrei
dire: cio che mi era. Quello che mi spingeva ad ammirarle, avenerarle, eravedere che — per quanto
corressero da unaboccaall’ atra, daun libro a una scatoletta di carne, per quanto venissero stampate e scritte,
urlate e sospirate, adoperate in mille modi da questo e da quello — non appartenevano a nessuno.

Certo, nella nostra esperienza le parole hanno per lo piti un locutore. E questo a sviarci, a confonderci:
qualcuno parla, e noi siamo portati a pensare che le parole siano sue, cosi come le nostre appartengono a noi.
Di chi siano davvero, che cosasiail bene chein loro opera, ho creduto di capirlo negli anni leggendo quelle
che datempo avevano perduto laloro fonte vivente: quelle da cui i poeti, i filosofi, i grandi narratori si erano
separati, per farmene dono. Senza conoscermi, senza aspettarsi da me una ricompensa, unalode, questi
uomini avevano cercato le parole che mi dicevano, le avevano riconosciute, coltivate, le avevano fatte
germogliare. Dalle loro pagine sentivo salire un amore che non conosceva calcoli, un bene che traboccava
senza condizioni.

Non e cosi cheil bene si fa? Non & cosi che I’amore circolatra noi? Cosi come non posso impedirmi di capire
unafrase pronunciata nella mialingua, allo stesso modo non posso evitare di dare amore al mio prossimo, e
di riceverne. Quanto ¢’ e di cosciente, di intenzionale, in questo bene che s finisce per fare? A maggio,



I"ippocastano fa pioverei suoi fiori su di noi, ci benedice con il suo verde e coi suoi profumi. Non potrebbe
fare altrimenti. Spesso — me ne ricordo —i miei simili mi hanno beneficato senza saperlo, per il solo fatto di
rivolgermi laparola, di darmi ascolto, o anche solo di essere presenti, e di riconoscere che anch’io ero li. Mi
hanno regalato le loro belle facce, lagraziadei loro gesti, delle loro voci. E i0? Se penso alle occasioni in cui
mi & sembrato che I’amore scorresse da me verso gli altri, e che di laripiovesse su di me, sono portato a
escludere che questo fosse il frutto di un calcolo, o dell’ obbedienza aregole e precetti. 1l piu delle volte,
I’impulso che mi muoveva era paragonabile a quello che spinge la pioggia a cadere, il muro a star dritto.
Donarsi agli atri €—in un certo senso — inevitabile. La prescrizione di amarli serve a mettere un limite alle
offese che i peggiori tendono ad arrecare ai loro simili, mail vero “amore per il prossimo” operain noi —io
credo — gquando meno ce ne rendiamo conto. || bene non é un tesoro che io detengo, e che posso decidere di
elargire o di tenere per me: e un soffio inesauribile che sta ale spalle dellamia e dell’ atrui volonta, un’aria
che spiratranoi, senza che I’ abbiamo deciso. |l bene e troppo grande perché noi possiamo farlo. Al piu,
possiamo riconoscerlo quando ci passa accanto, sentirlo in noi e negli altri, lasciarlo scorrere. Ed € gia molto.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




