DOPPIOZERO

Dareinizio

Moreno Montanari
1 Gennaio 2020

Non sono tra quanti considerano il 31 dicembre un giorno come gli atri, ne vivo anzi, anche emotivamente,
laforzasimbolicadi rito di passaggio tracio che terminae cio che hainizio (quest’ anno esteso a primo
decennio del XXI secolo). E come in occasione dei compleanni, la rammemorazione degli avvenimenti che,
in maniera largamente imperscrutabile, inanellandosi mi hanno condotto proprio dove sono, serve a
chiedermi verso dove intendo orientarmi. Insomma la mia attenzione — e non semplicemente lamia
aspettativa— e rivoltamolto di piu su cio che potrebbe avere inizio che su cio che termina. Manon si trattané
della negazione dell’irriducibile caducita di tutto cio che esiste né dell’ illusoria speranza che I’ anno nuovo,
per intrinseche proprieta magiche, spazzi via da solo tutto quello che non va, come seil nuovo, di per s,
significasse cambiamento, miglioramento, progresso. Conosco bene lalezione del venditore di almanacchi di
Leopardi; il fatto e che sposo appieno questariflessione di Hannah Arendt:

“Se lasciate a se stesse, |e faccende umane, possono solo seguire lalegge della mortalita, che e lapit certae
implacabile legge di unavitaspesatralanascitaelamorte. (...) il corso dellavitaumanadiretto verso la
morte condurrebbe inevitabilmente ogni essere umano allarovina e alla distruzione se non fosse per lafacolta
di interromperlo e di iniziare qualcosa di nuovo, una facolta che é inerente all’ azione, e ci ricordain
permanenza che gli uomini, anche se devono morire, non sono nati per morire ma per cominciare”. (H.
Arendt, Vita activa, Bompiani, Milano, p. 182).

Lafilosofa che fu anche amante di Heidegger, ne rovescia cosi il famoso motto esistenziale: “ essere per la
morte” diventa“ essere per lavita’, per il rinnovamento dellavita, per la creazione, ciog, delle condizioni
affinché cio che sinoranon si € mai dato possadarsi, purché si dianell’ambito del possibile. Naturalmente,
come insegnava Epicuro, “la meditazione sulla vita e quella sulla morte, sono lamedesima cosa’ e se si vuole
preparare il terreno a nuove possibilita d’ essere bisognainnanzitutto accettare di lasciar andare cio che ne
impedisce I’ avvento. Lo hascritto con profonda chiarezza Clarissa Pinkola Estés:

“il grande lavoro che ci aspetta € quello di imparare a comprendere quanto attorno a noi e dentro di noi deve
vivere, e che cosa deve morire. Il nostro lavoro consiste nell’ apprendere il ritmo di entrambe le cose,
consentire a cio che deve morire di morire, e acio che deve vivere di vivere'. (C. Pinkola Estés, Donne che
corrono coi lupi, Frassinelli, 2009, p. 33).


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/dare-inizio
https://test.doppiozero.com/moreno-montanari

HANNAH ARENDT

VITA ACTIVA

LA CONDIZTONE UMANA

BOMPTANI




Si vede qui I’ assunzione di responsabilita legata alla scelta di adoperarsi affinché possa realmente darsi un
inizio nuovo e non soltanto un nuovo inizio, il suo rinnovars impersonale.

Gli studiosi dellafilosofia della Grecia antica hanno posto moltaenfasi sull’invito delfico a conoscere se
stessi (gnoti sautdn, nosce te ipsum), ma come ha mostrato bene Michel Foucault, 1a conoscenza di sé, non
erachel’inizio di una piu vasto progetto che ruotava attorno alla cura di s, come pratica che “preparaalla
compiuta realizzazione della propria esistenza’ ossia alla pienafioritura delle sue piu proprie possibilita

d essere. (Michel Foucault, Tecnologie del s, Bollati Boringhieri, 1992, p. 27).

L’ importanza degli studi di Foucault, per sua stessaammissione ispirati da quelli di Pierre Hadot, sta
nell’ evidenziare come questa cura che mira allo sviluppo delle nostre potenzialita d’ essere — che adlora
secondo un modello di saggezza che varia da scuola a scuola e che oggi potrebbe invece essere messa a
servizio del proprio processo di individuazione — fosse incentrato in una serie di esercizi spirituali, o
tecnologie dellacuradi sé, che avevano lo scopo di ridurre la distanzatrail nostro ideale, d’ essere o di
azione, ed il nostro reale modo di essere o agire.

Foucault ne parla come di una vastagamma di esercizi “che permettono agli individui di eseguire, coi propri
mezzi o con I’ aiuto degli altri, un certo numero di operazioni sul proprio corpo e sulla propriaanima [psiche]
—dai pensieri, al comportamento, al modo di essere — e di realizzare in tal modo una trasformazione di se
stessi allo scopo di raggiungere uno stato caratterizzato dafelicita, purezza, saggezza, perfezione”, ecc. (ibid,
p. 13). Naturalmente simili finalita risultavano spesso superogatorie, 0ssia eccessive ed irraggiungibili, ma
Cio che conta e chei fini che si ponevano non venivano mai concepiti come legati “ semplicemente” a un
cambio di mentalita, a una diversa concezione delle cose, a un mero incremento di conoscenzamaal lavoro
su di sé cheil soggetto intraprendeva disponendosi a divenire cio che poteva, e voleva, essere, alenandosi a
essere una persona migliore o, quanto meno, pit vicinaai propri ideali. Un compito ancora possibile e attuale
che Pierre Hadot amava sintetizzare con una citazione di Friedmann:

“fare un proprio volo ogni giorno! Almeno un momento che puo essere breve, purché siaintenso. Ogni
giorno «un esercizio spirituale», da solo o in compagniadi una persona che vuole parimenti migliorare.
Esercizi spirituali. Uscire dalla durata. Sforzandosi di spogliarsi delle proprie (...) vanita, del desiderio di
rumore intorno a proprio nome (...). Fuggire lamaldicenza. Deporre lapietae |’ odio. Amare tutti gli uomini
liberi. Eternarsi superandosi.

Questo sforzo su di sé e necessario, questa ambizione giusta. Numerosi sono quelli che si immergono
interamente nella politica militante, nella preparazione dellarivoluzione sociae. Rari, rarissimi quelli che,
per preparare larivoluzione, se ne vogliono rendere degni.” (G. Friedman, La poissance et la Sagesse, citin
Pierre Hadot, Eserciz spirituali e filosofia antica, Eianudi, 1998, p. 29.)

Ladifferenzatraun augurio e un impegno sta tutta qui: nel disporsi aincarnare, nell’ esercitarsi ad incarnare,
il cambiamento che vorremmo vedere realizzato, ossia, come spiega Paolo Bartolini, “nell’ attivars per
tradurre in atto un potenziae di vita diffuso, estremamente creativo e ancorainforme”, che senzala nostra
personale attivazione, la nostra cura, non si tradurrebbe mai in atto (Paolo Bartolini, Desiderio illuminato e
spiritualita laica, Essegi edizioni, 2017, p. 30).

Se ne trova una convincente traccia nell’ ultimo libro di Jonathan Safran Foer, Possiamo salvare il mondo,
prima di cena. Perchéil clima siamo noi, Guarda, 2019.






C

Un seminario con

Michel Foucault

TECNOLOGIE DEL SE

A cura di Luther H. Martin,
. Huck Gutman e Patrick H. Hutton



E non e forse un caso cheil libro si apra con quello che potremmo chiamare I’ esercizio filosofico dello
sguardo d’'insieme — attraverso uno sguardo dall’ alto sul quale torna ripetutamente — inaugurato dai pitagorici
e praticato con particolare scrupolo dagli stoici (ne ho parlato nel mio Vivere la filosofia, Mursia, 2014) e che
prosegua con unareiterata disputafilosofica. Il libro di Foer infatti non si propone di informare sulle ragioni
per le quali dovremo attivarci per salvare il pianeta né, solamente, su come dovremmo farlo; si pone piuttosto
come una disanima, scritta con metodo biografico, delle ragioni per le quali un cambio di mentalitae
un’informazione corretta su questi temi non bastino, non risultino cioé capaci di indurre da soli a
cambiamenti personali davvero incisivi e duraturi.

Il libro &, trale altre cose, un’incredibile fucina di esempi e argomenti storici contro quella malafede, di
sartriana memoria, che ci fa sentire impotenti o inevitabilmente destinati afallire o ad essere irrilevanti,
ricordandoci che “nessuno se non noi distruggera la terra e nessuno se non noi lasalverd’. L’'impegno che
intende spronarci ad assumerci nasce non solo da un buon esame di realta— negli anni in cui eraormai
impossibile non sapere le cause dell’inquinamento ambientale e la gravita dell e sue conseguenze abbiamo
incrementato le cattive condotte e le ragioni del suo aggravarsi — madalla capacita di credere, credere
davvero a quello che sappiamo ma che, evidentemente, non si radica nelle nostre coscienze, non determina
un cambiamento nel nostro stile di vita, non ci porta arivedere le nostre priorita. La conclusione € la stessa
allaquale giunsero gli insegnamenti dellafilosofia antica: occorre riconoscere e adottare una qualificazione
eticadel vero, chenon s limitaacertificarei dati —cio cheé—masi attivi, Si eserciti, per orientare |’ essere
verso il poter essere eil dover essere.

Il passo di Hannah Arendt dal quale abbiamo preso |e mosse riconosceva all’ azione umana la capacita
“miracolosa di preservare il mondo dalla sua naturale rovina’, in virtu di nuovo inizio e invocava un NUOVo
patto, tra generazioni, legato “allafacolta di fare e mantenere delle promesse” (op. cit., p. 129). Non un
augurio, dungue, ma un impegno, non I’ esito non di uno sforzo titanico madi un processo di micro fedelta ai
nostri valori, dell’ esercizio di uno stile di vita giusto, che abbracci con uno sguardo d' insieme, lavitadel
pianeta e se ne faccia carico per la parte che gli compete nella consapevolezza che, per usare un’ efficace
immagine di Foer, “noi siamo il diluvio enoi slamo L’ arca’.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




PERCHE IL CLIMA SIAMO NOV



