DOPPIOZERO

Diventare umani

Ugo Mordlli
18 Gennaio 2020

Ha linsphara

In quello che e uno dei romanzi chiave del Novecento e del nostro tempo, Atlante occidentale, Daniele Del
Giudice, parlando delle relazioni tra persone e del rapporto traloro eil contesto, scrive: “Penso che tutto
guesto tenevain piedi un individuo, come un’impalcatura, e se fosse venuto a mancare, chiungue sarebbe
crollato, come quelle persone decapitate in movimento il cui corpo fa ancora qual che passo e cade giu” [p.
13, Einaudi, Torino 2019; prima edizione 1985]. Ci individuiamo diventando quello che siamo con gli altri e
grazie aloro. E lanostraintenzionalita congiunta e collettiva, |a caratteristica unicamente umana che sembra
distinguerci come specie. E dinamica, quella caratteristica, e fadi noi quegli esseri che siamo perché é
divenendo che esistiano, pur essendo noi principalmente concentrati sulla nostra essenza stabile, impegnati a
difenderla e ad affermarla, come facciamo soprattutto in questo tempo, in cui brandiamo I’ identita come se
fosse un’arma.

Una tipica deformazione, unaformadi autoinganno della nostra mente, dei tanti che ci caratterizzano e ci
affliggono, pur se allo stesso tempo sono fonte del nostro modo di essere umani. Si tratta di processi costosi
che, nel caso in cui si consolidano, sostenuti come sono dalla condivisione conformista, possono dar vitaa
processi di esclusione e distruzione. Per fare solo un esempio, il costrutto di razza appartiene, in effetti, a quei
tipi di deformazione di cui stiamo parlando. Noi oggi sappiamo in modo inconfutabile che le differenze
genetiche tra due esseri umani bianchi, nati da bianchi in unacittaitaliana, ad esempio, possono essere piu
elevate delle differenze genetiche tra quei due bianchi e un essere umano con la pelle nera del Ghana o della
Nigeria. Questo pero non basta per evitare I’ attribuzione di razza inferiore a chi hala pelle nera e, soprattutto,


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/diventare-umani
https://test.doppiozero.com/ugo-morelli

di aver fatto e di fare dellarazza uno strumento di morte, di schiavizzazione e di esclusione, pur essendo,
quel costrutto, una credenza culturale deformata dalla mente individual e e collettiva, anch’ essa, quindi,
un’intenzionalita congiunta e collettiva. Non diverso e il processo riguardante il costrutto di identita che,
incluso il suo uso nel linguaggio quotidiano corrente, non corrisponde a nessun fenomeno effettivo, essendo
noi caratterizzati da somiglianze evolutive e vivi in guanto diventiamo, cambiando continuamente, nel
picosecondi dell’ evoluzione delle nostre vite.

Delle somiglianze si € occupato Marco Aime su doppiozero, analizzando il libro di Francesco Remaotti,
Somiglianze. Una via per la convivenza, Laterza, Roma-Bari 2019. A quel cambiamento opponiamo la
resistenza provvisoria della nostra durata e tendiamo areificarlae afissarlain un costrutto che vorremmo
persistente, come quello di identita. Fissiamo quello che esiste in quanto € dinamico e reifichiamo le nostre
stesse credenze e rappresentazioni. Le cose pero, con tutta evidenza non stanno cosi. Non solo grazie alle
verifiche scientifiche, ma anche nelle narrazioni e nei linguaggi di molte culture.

Ad esempio, laradice sanscrita bhu significa sia essere che diventare. Ogni essere € bhuta: siamo tanto
congiunzioni quanto disgiunzioni nel continuum spaziotemporal e delle nostre esistenze. Diventiamo quello
che esprimiamo nella nostra esperienza umana. E ¢io non riguarda solo noi: i pesci ereditano non solo le
pinne ma anche I’ acqua; i cuccioli umani ereditano un ambito socioculturale ricco di artefatti, di simboli e di
istituzioni culturali, e non si comprenderebbero le loro esclusive capacita di maturazione senza un contesto
culturalein cui sviluppars. “Diventare” sta diventando una parolaimportante quando si parladi cosa
significa essere umani. Questo gioco di parole indica un campo di particolare rilevanza per comprendere chi
siamo. Fissarsi sull’ ente piuttosto che sulla dinamica mediante laquale I’ ente diventa tale, e stato ed € un
continuo tentativo di creare una verita su chi siamo e come siamo diventati quello che esprimiamo.

Veniamo scoprendo che piu che agli enti conviene guardare alle relazioni e alle interdipendenze tragli enti.
Non s tratta di mettere in discussione le condizioni evolutive di lunga durata che ci fanno appartenere ai
mammiferi, a regno animale e al sistema vivente sul pianeta dove viviamo. Certo che esiste la
predisposizione, ma non darebbe vita a niente se non si entrasse in relazione. Pare proprio che sianella
relazione e nell’ intersoggettivita che diventiamo noi stessi. Non smettendo mai, peraltro, di diventarlo.
Divenire vuol dire esserein grado di creare in continuazione mondi altri e mondi oltre. Conoscendo e
conoscendoci ci individuiamo e la conoscenza é sostituzione continua: ogni artefatto e ogni immagine di noi
ericorsiva con noi stessi mediante larisonanza con gli altri e laloro restituzione. Entra cosi in crisi il mito
dell’individuo, dell’indivisibile. Quel gioco incerto dell’ azione con cui c¢i individuiamo smentisce la nostra
pretesa di trasparenza e di neutralizzazione dell’ opacita. E |’ opacita che fasi che noi siamo un dialogo in
quanto negli spazi dell’incertezza e della non determinabilita dell’ altro si aprono le condizioni per
riconoscerci in quanto riconosciuti. E nel dialogo che ci individuiamo. Quando larisonanzaeil ritorno
riconoscente si interrompono, com’ e accaduto, ad esempio, per I’ uscita dall’ eliosferadi Voyager 2, noi siamo
perduti. I non riconoscimento equivale alla perdita: rasentiamo e spesso sperimentiamo, oggi, con lacrisi del
legame sociade e lasingolarita, lacrisi dell’ intersoggettivita che general’ individuazione.

Michael Tomasello, giungendo a un compendio di circatrent’ anni di lavoro sperimentale, fornisce un ampio
spettro di verifiche del process mediantei quali diventiamo umani. Accanto alletes che la specie umanasia
diventata cosi com’ € mediante |’ evoluzione, Tomasello pone a centro 1o sviluppo e, con le sue ricerche,
mostra comei fattori che ci rendono distintivamente umani si costruiscono nel primi anni di vita dei bambini.
L’ attenzione delle ricerche presentate in questo libro, Diventare umani, Raffaello Cortina Editore, Milano
2019, cheriesce aproporsi come un punto di svolta e una sistemazione di particolare importanza sul
significato di essere umani, € rivolta principalmente alle trasformazioni ontogenetiche che sfociano nella


https://www.doppiozero.com/materiali/somiglianze-una-la-convivenza

psicologia unicamente umanadi un bambino di sei o sette anni, che opera nella sua cultura come una persona
emergente basata sullaragione e sulla responsabilita.



Michael
Tomasello

Diventare
umanit

&
S
_

ol

e
S
T
;a

7llo

_.
(s

Rof

SCIENZA
E I D EE

(AR AR R RSN RN

Collana diretta
da Giulio Giorello




Un ex-ergo che Tomasello pone, al’inizio della parte prima, contiene I’ ipotesi scientificasu cui si fonda
I"intero percorso del libro. E dovuto a Edward O. Wilson che con la sua sapienza, in L’ armonia meravigliosa
ha scritto: “ Sono le regole epigenetiche, le regolarita ereditarie dello sviluppo mentale che|...] collegano i
geni alacultura[...]. Laricercadella naturaumanasi puo considerare come |’ archeologia delle regole
epigenetiche”. Ci eravamo chiesti alungo come fosse stato possibile che un nuovo ramo dell’ abero
evolutivo potesse vivere unavita cosi profondamente differente da quella degli altri animali, compresi quelli
molto simili dacui si eradipartito solo circa sei milioni di anni prima. In proposito Tomasello fa

un’ affermazione particolarmente impegnativa: “ Oggi quell’ enigma e stato sostanzialmente risolto”. E come?
“A un certo punto della storia umana, € scaturito un nuovo processo evolutivo”. Noi umani viviamo trai
nostri artefatti, trale nostre regole, i nostri ssimboli e le nostre istituzioni. “E poiché i bambini, qualunque sia
laloro genetica, adottano gli artefatti, i simboli e leistituzioni particolari in cui sono nati, e chiaro che questa
variazione nelle societa, non puo derivare dai geni, masi crea socialmente. Il vero enigma, pertanto, e che gli
umani, oltre a essere una specie che haraggiunto traguardi cognitivi e sociali senza precedenti, sono al
contempo una specie che esprime un nuovo genere di diversitaalivello di gruppo, una diversita creata
socialmente’. In quanto novita evolutiva, quella di homo sapiens scaturisce non dalla selezione naturale, “ma
piuttosto dall’ altra dimensione importante del processo evolutivo: lavariazione ereditaria’. Sono la
mutazione e la ricombinazione genetica a produrre, tramite processi ontogenetici, nuovi tratti.

Qui Tomasello mobilitae valorizzai recenti progressi della biologia evolutivadello sviluppo, la cosiddetta
Evo-Devo (Evolutionary Development Biology), in base alla qual e sappiamo che non soltanto nuovi tratti
nascono da processi ontogenetici, maessi derivano dalle modalita e dalla tempistica con cui i geni esistenti
SONO espressi e vengono a patto con I’ambiente. “L’implicazione € che, se desideriamo spiegare come si crea
la psicol ogia unicamente umana, dobbiamo concentrare la nostra attenzione sull’ ontogenesi, e in particolare
su come I’ ontogenesi nelle grandi scimmie, in generale, si e trasformata nell’ ontogenesi umana, in
particolare’ [p. 6]. Come con Wilson, Tomasello appoggiai propri piedi sulle spalle di giganti elo faanche
con Lev E. Vygotskij, proponendo una teoria neo-vygotskijana: “Lanostraipotes di lavoro per spiegare

I ontogenesi di una psicologia unicamente umanasi richiama a Vygotskij: forme unicamente umane di
cognizione e di socialita scaturiscono nell’ ontogenesi umana, attraverso, e soltanto attraverso, forme di
attivita socioculturali esclusive della specie’ [p. 7]. A sostegno di questaipotesi € convocatala moderna
teoria evoluzionistica che evidenzia come gli organismi ereditano i propri ambienti non meno di quanto
ereditino i propri geni.

Datempo laricercadi Michael Tomasello si & concentrata sull’ evoluzione della cooperazione umana e sul
potere dell’ agentivita condivisa per cercare di comprendere come esse permettano i processi di coordinazione
e di trasmissione culturale, cercando anche di riconoscere i motivi che fanno della cooperazione e

dell’ agentivita condivisa aspetti distintivi e esclusivi della specie umana. Vale la penafare subito un
chiarimento ed evidenziare come quegli aspetti distintivi non significhino nulla che abbia a che fare con una
presunzione di virtu e di bonta nell’ esperienza umana. Cio vale anche per il comportamento morale a cui
Tomasello faesplicito riferimento con i suoi contributi di ricerca. Siamo di fronte a caratteri distintivi della
specie umana che presidiano tanto alla virtu quanto ala violenza, che entrambe richiedono coordinazione,
cooperazione e agentivita condivisa. A darci unamano a chiarire questi aspetti e ad assumere una posizione
analitica e basata su un attento esame di realt, € un contributo di Richard Wrangham apparso nel 2019 col
titolo 1l paradosso della bonta da Bollati Boringhieri, Torino, che esplorala stranarelazione tra virtu,
convivenza e violenza nell’ evoluzione e nella storia umane.



Wrangham, che da studente ha avuto I’ opportunita di collaborare a progetto di ricerca sugli scimpanzé che
Jane Goodall stava conducendo in Tanzania, € giunto insieme ai suoi colleghi a porsi una domanda: come
mai gli scimpanzé erano relativamente aggressivi rispetto ai cugini bonobo molto piu pacifici? La
conclusione a cui sono giunti € chei bonobo si siano separati dagli scimpanzé tramite un processo molto
simile alla domesticazione, che loro hanno definito “autodomesticazione”. Analizzando le affinitatrai
primati e gli esseri umani, Wrangham riconosce che anche noi umani, al’interno delle nostre comunita
sociali, abbiamo una scarsa propensione allo scontro e siamo molto tolleranti rispetto agli altri mammiferi
selvatici. Eppure nella societa umanalaviolenza e pervasiva e ineluttabile, e le teorie che ne danno conto
sono abbastanza solide. Emerge percio una domanda: in che modo le nostre qualita da animali addomesti cati
si conciliano con la nostra capacita di mettere in atto violenze terribili? L’ approfondita analisi dell’ autore,
che investe le proprie competenze di antropologia biologica e di biologia comportamentale dei primati,
giunge allaformulazione di una spiegazione che contiene notevoli aspetti di originalita. A differenzadi
guello che potrebbe apparire a prima vista, tolleranza sociale e aggressivita degli umani non sono due
comportamenti opposti. Si tratta di due comportamenti basati entrambi sull’ aggressivita, ma elaboratain
modi diversi. Latolleranza sociale & associata a un tipo di aggressivita che viene definitareattiva, verso la
quale noi umani abbiamo una tendenza piuttosto scarsa. La violenza che ci rende distruttivi e letali nasce,
invece, da un’ aggressivita definita proattiva. Cercando le origini della nostra mente moderna nelle profondita
del tempo Wrangham mostra come la nostra specie abbia finito per unire le due tendenze — scarsa
aggressivita reattiva ed elevata aggressivita proattiva— in una storia che non e ancora stata raccontata.

L’ aggressivita sembra essersi evolutain maniera diversain ciascuna specie.

A lungo abbiamo pensato che I’ aggressivita si fosse evoluta lungo una sola dimensione, dai valori bassi ai
valori ati. Oggi, alaluce di decenni di ricerca che Wrangham documenta ampiamente, sappiamo che

I” aggressivita non compare in una solaforma, main due, ciascuna con le proprie basi biologiche e la propria
storiaevolutiva. Noi umani mostriamo un marcato dualismo: abbiamo un valore ridotto sulla scala

dell’ aggressivita reattiva, e un valore elevato su quella proattiva. L’ aggressivita reattiva € unarisposta a
caldo, come quando per reazione immediata si sferrano colpi allacieca. L’ aggressivita proattiva € una
risposta a freddo, pianificata e intenzionale. In nome della prima forma di aggressivita noi umani mostriamo
unarelativa docilita e tolleranza, aspetti scarsamente presenti negli animali selvatici, tranne che nelle specie
addomesticate. Cio depone afavore dell’ipotesi che noi umani attuali siamo la versione addomesticata di
antichi progenitori. Dal momento che gli animali addomesticati mostrano notevoli affinitadi comportamento,
la domesticazione emerge come una spiegazione possibile dellaformadi aggressivita reattiva degli umani.
Ma chi ha domesticato gli umani?, si chiede opportunamente Wrangham. Grazie agli studi sui bonobo
possiamo trovare una risposta attendibile. | bonobo, ad ogni evidenza, devono essersi addomesticati da soli.
L a stessa cosa pare sia accaduta da circa trecentomila anni in avanti per noi esseri umani homo sapiens. Se
per ciascuna specie ¢’ € unarisposta diversa, gli indizi per comprendere I’ autodomesticazione vanno cercati
nei modi con cui si impedisce agli individui aggressivi di dominare sugli altri. Nel caso dei bonobo, i maschi
aggressivi sono fermati per lo piu dall’ azione congiunta delle femmine che collaborano traloro, punendo i
maschi arroganti.

Nel caso degli umani, secondo Wrangham, sarebbe stata la forza selettiva dell’ esecuzione capitale acreare le
condizioni dell’ autodomesticazione. L’ impego della pena capitale nelle societa umane avrebbe avuto la
funzione di costringere i maschi dominanti a rispettare le norme egualitarie e a contenere I’ aggressivita
reattiva degli esseri umani. Il libro si conclude con lafrase: “Ironia della sorte, sono stati proprio gli assassini
aportarci sullasoglia dellasaggezza’ (p. 359). E questo un punto sul quale I’ analisi stringente e documentata
dell’ autore suscita una reazione impegnativa, oggi, ma osservando con sguardo obiettivo il passato violento &
difficile falsificare |’ ipotesi proposta. || confronto con i Neanderthal consente a Wrangham di sostenere che,
grazie a contenimento maggiore dell’ aggressivita reattiva da parte di homo sapiens, € stato possibile dotarsi
di una cultura piu elaborata rispetto ai Neanderthal. Un altro fattore distintivo connesso a contenimento



dell’ aggressivita reattiva da parte di noi esseri umani €, secondo Wrangham, il senso morale, rispettando il
quale, una volta consolidato in una comunita, i suoi membri hanno scongiurato il pericolo di essere
condannati e giustiziati. L’ aggressione proattiva caratterizza tutte le societa umane. La sua manifestazione
sembra strettamente connessa all’ esercizio del controllo sociale. Nel caso di homo sapiens ¢’ e dadire che
I" aggressivita proattiva si spinge ben oltre quella degli scimpanzé e degli altri primati.

Noi disponiamo di un’ abilita unica per concepire e organizzare |’ aggressivita proattiva: un esempio e la
guerra. Nel confronto fra chi difende una prospettiva che Wrangham definisce rousseauiana, secondo culi
saremmo una specie pacifica per natura corrotta dalla societa, e chi difende unatesi hobbesiana, che ci
considera una specie violenta per natura, civilizzata dalla societa, latesi del libro € che noi esseri umani
siamo sia capre che leoni. “ Abbiamo una scarsa tendenza all’ aggressivita reattiva e una el evata tendenza

all’ aggressivita proattiva’ (p. 345). Il paradosso della bonta, insomma, consiste nel fatto che noi esseri umani
in confronto agli altri primati, nella vita quotidiana, pratichiamo livelli di aggressivita eccezionalmente bassi;
mentre laviolenza delle nostre guerre provocatass di mortalita eccezionalmente alti. Ereditando i nostri
ambienti e le modifiche introdotte e apprese, insomma, siamo diventati quello che siamo.

L’ attenzione a quanto precede e concorre aformare |’ ontol ogia consente a Tomasello di evidenziare che gli
organismi ereditano i propri ambienti non meno di quanto ereditano i propri geni: “i cuccioli umani ereditano
un ambito socioculturale ricco di artefatti, di simboli e di istituzioni culturali, e le loro esclusive capacita di
maturazione sarebbero sterili senza un ambito socioculturale entro cui svilupparsi”. Concentrandosi sulle vie
evolutive della cooperazione umana e su come si generano i process di coordinazione e di condivisione
culturale esclusivi della specie umana, Tomasello elaborail ruolo dell’intenzionalita congiunta che opera
diadicamente, e dell’ intenzionalita collettiva propria dei gruppi culturali. Emerge alloral’importanza della
dimensione coordinativa della cultura e dell’ insegnamento e dell’ apprendimento conformista, con una
rilevante integrazione rispetto alla prospettiva di Vygotskij che si era concentrato principalmente sulla
dimensione trasmissiva della cultura. Le vie di sviluppo identificate sono riconducibili atre insiemi di
processi:

e In primo luogo, vi sono i processi di maturazione, che sonoi riflessi pit 0 meno diretti della storia
evolutiva umana. Sono le capacita di intenzionalita condivisa proprie di ogni bambino a strutturare
I” unicita cognitiva e sociale umana. Da quelle capacita s dispiegano i due passaggi essenziali:
I’intenzionalita congiunta e I’ intenzionalita collettiva.

e || secondo insieme di processi riguarda le esperienze individuali dei bambini, con particolare riguardo
alle esperienze socioculturali. “L’ ontogenesi cognitiva e sociale unicamente umana dipende
essenzia mente da scambi tral’ individuo e unaricca ecologia culturale’. Lates sostenuta da
Tomasello e chei bambini, primadei tre anni, sono strutturati primadi tutto per sollecitare le cure e
|" attenzione degli adulti. Dopo i tre anni sono predisposti sia per I’ apprendimento culturale derivante
dall’insegnamento degli adulti, che per sviluppare nuove abilita mediante interazioni intersoggettive e
coordinate con i pari”.

e Unterzoinsiemedi process e dato dalle varie forme di autoregolazione esecutiva proprie degli esseri
umani. Questo punto é fortemente ispirato a Vygotskij e sostiene che molti aspetti dell’ unicita
cognitiva e sociale umana derivino dai modi in cui i bambini cercano di autoregolare esecutivamente i
propri pensieri e le proprie azioni, non solo individualmente, come fanno molti primati, ma anche
socialmente, tramite il controllo costante delle prospettive e delle valutazioni dei partner sociali. Prima
dei tre anni laregolazione esecutiva dei bambini e principalmente individuale. Dopo i tre anni i
bambini cominciano ad automonitorare socialmente la propria comunicazione. Lo fanno per verificare
se sono comprensibili e ragionevoli per gli atri, e cominciano averificare I’ impressione che fanno agli
altri, in modo da conservare |e possibilita cooperative e per questo si autoregolano collabor ativamente.

Per sostenere le proprie ipotesi Tomasello faricorso a un ampio e articolato apparato di ricerche che
suffragano la prospettiva prescelta. Quello che interessa all’ autore € evidenziare tutto quanto ci rende



unicamente umani. Allaricerca dell’ unicitd umana, I’ attenzione viene riservata ai fondamenti evolutivi e

all’ ontologia della specie. Dopo un’ analisi critica riservata alla cosiddetta psicologia dello sviluppo, I’ autore
si concentra sull’ ontogenesi della cognizione unicamente umana. Considera cosi la cognizione socialeelo
sviluppo dell’ attenzione congiunta; la capacita di immaginare cosa gli altri percepiscono; la coordinazione di
prospettive e |’ elaborazione della capacita di giudizio. E poi lavoltadell’ analisi della comunicazione, sia
intenzionale, che cooperativa, che convenzionale. Uno dei vertici piu interessanti del contributo di Tomasello
riguardail processo del diventare simbolici che e anche I’ occasione per situare con maggiore precisioneil
ruolo del linguaggio verbale articolato. In particolare, mostrando la connessione trala complessa
infrastruttura pragmatica della comunicazione umana, con I’ utilizzo di gesti referenziali e cooperativi, per poi
acquisire un linguaggio convenzionale. Si evidenziain tal modo uno del fattori portanti dell’ approccio di
Tomasello, cheriservaun ruolo di particolare rilevanza al’ apprendimento culturale.

E I’ apprendimento culturale che sollecita una conformita alle convenzioni e allo stesso tempo fornisce
contingentemente all’ individuo le condizioni per superarle. Siamo di fronte a una circolarita strettamente
vygotskijana. Per queste vie si giunge al pensiero cooperativo e alla sua costitutiva importanza per

I’ espressione dell’ intenzionalita condivisa. Nella parte terza del libro, Tomasello si concentra sull’ ontogenesi
della socialita unicamente umana e approfondisce la collaborazione, l1a pro-socialita e le norme sociali, fino
allaproduzione dell’identita morale. Non senza evidenziare i limiti delle teorie analizzate, I articolato e
documentato contributo di Tomasello giunge a proporre unateoria dell’ agentivita condivisa e del suo potere,
in una prospettiva neo-vygotskijana. Lateoria dell’intenzionalita condivisa invoca simultaneamente una
predi sposi zione biologica unicamente umana per I’ intenzionalita condivisa, intesa come causa permissiva, e
I esperienza socio-culturale individual e come causa prossima.

Per spiegare I’ ontogenesi dell’ unicita umana sono necessarie entrambe. Gli esiti unicamente umani che
scaturiscono da queste condizioni costitutive possono essere parzial mente individuati, secondo Tomasello, in
unaseriedi processi con cui diventiamo umani, quali: |’ attenzione congiunta, |’ assunzione di prospettiva, i
gesti cooperativi/referenziali, la comunicazione linguistica convenzionale, |’ imitazione con inversione dei
ruoli, laconformita, I’ apprendimento istruito, il pensiero ricorsivo, la soluzione cooperativa di problemi, la
presa di decisioni coordinata, la collaborazione a duplice livello, I'impegno congiunto, il senso di equita e di
giustizia, la protesta in seconda persona, I’ applicazione e la creazione di norme sociali, la gestione
dell’impressione attiva, un senso di vergogna e di colpa, un concetto di orientamento morale. Un senso
profondo di responsabilita prende, allafine di questi due importanti contributi, in quanto risulta difficile
falsificare laverifica che umani si diventa: come, € lasciato alla responsabilita di ognuno di noi.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




<

Richard Wrangham

IL PARADOSSO .
DELLA BONTA

LA STRANA RELAZIONE
TRA CONVIVENZA E VIOLENZA
NELLCEVOLUZIONE UMANA

«Un'analisi affascinante e nuova
della violenza umana, piena di idee
fresche e di argomenti convincenti»

Steven Pinke




