
 

L’economia dell’immaginario 
Vanni Codeluppi
30 Gennaio 2020

Fulvio Carmagnola è un filosofo che s’interroga da tempo sul ruolo ricoperto dall’economia
dell’immaginario nella società. Un’economia che presenta una natura paradossale, in quanto tiene insieme
due elementi opposti ed è proprio ciò a renderla affascinante, ma è anche inspiegabile da parte di un pensiero
come quello della modernità, che funziona sulla base della logica razionale. Carmagnola, inoltre, è da sempre
attratto dagli oggetti, da quelli cioè che rappresentano il principale interlocutore dell’essere umano e
occupano vistosamente il mondo in cui questi vive e opera. Si è occupato perciò frequentemente di merci,
merci di culto, gadget, auto, moto, ecc. Da qualche anno, però, la sua riflessione si è concentrata in maniera
ancora più incisiva sugli oggetti. Nel 2015, ha prodotto un libro di piccole dimensioni ma estremamente
denso: Dispositivo. Da Foucault al gadget (Mimesis). In tale libro, Carmagnola condivideva la posizione di
Giorgio Agamben (Che cos’è un dispositivo?, Nottetempo) secondo la quale nel mondo esistono due grandi
gruppi o classi: gli esseri viventi e i dispositivi. I soggetti sono il risultato della relazione dialettica che si
instaura tra gli esseri viventi e i dispositivi. Pertanto, ogni dispositivo implica una soggettivazione, cioè un
processo che è in grado di dare vita a un soggetto. Secondo Agamben, però, nell’attuale fase sociale questa
capacità dei dispositivi di produrre dei soggetti è andata in crisi e dunque è possibile parlare di
«desoggettivazione», cioè della creazione di soggetti “spettrali”. 

 

Per Carmagnola, comunque, è stato Michel Foucault a introdurre il concetto di dispositivo e a definirne le
principali caratteristiche. Per tale autore, si tratta sostanzialmente di una «tecnologia del potere», vale a dire
una modalità attraverso la quale il potere si manifesta e cerca di regolare i comportamenti degli individui. Il
che comporta, come ha scritto Carmagnola, che il dispositivo non possa essere considerato uno strumento
neutrale e che sia necessario invece ritenere che il soggetto venga «plasmato, prodotto, “soggettivato” o a sua
volta “iscritto” dal dispositivo» (p. 65). Va considerato però che per lo stesso Carmagnola Foucault ha
attribuito al potere del dispositivo anche una forza di tipo produttivo, la quale non impedisce di fare, ma
piuttosto spinge a fare. È in grado pertanto di stimolare la creatività propria degli esseri umani. 

 

Con il volume Il mito profanato. Dall’epifania del divino alla favola mediatica (Mimesis), in cui nel 2017 si
occupava del tema del mito, Carmagnola sembrava a prima vista essersi allontanato degli oggetti, mentre in
realtà era proprio per mettere a fuoco meglio la natura ibrida dell’economia dell’immaginario che
concentrava la sua attenzione sul mito. Non a caso in tale volume era particolarmente vicino al concetto di
«macchina mitologica» messo a punto negli anni Settanta dall’antropologo Furio Jesi. Infatti, scriveva che
«la macchina non inganna, perché funziona in un regime che non è più quello della verità o dell’opposizione
vero/falso» (p. 92).

Con il nuovo libro Essere e gadget. La macchina del sentire (Mimesis), Carmagnola fa ulteriormente
progredire la sua riflessione sugli oggetti. Il tema della macchina ritorna e anzi è esplicitamente citato nel
sottotitolo. E Carmagnola in tale libro si chiede che cosa comporti il fatto che gli oggetti oggi, grazie alla loro
sofisticata natura tecnologica, siano in grado di operare e interagire con gli esseri umani. La sua risposta è

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/leconomia-dellimmaginario
https://test.doppiozero.com/vanni-codeluppi


che sia necessario considerare la capacità attuale degli oggetti di sentire allo stesso modo degli esseri umani.
Cioè la loro capacità di provare delle sensazioni. Dunque il sentire, una facoltà propria da sempre degli
organi di senso del corpo umano, può essere esteso oggi anche a qualcosa che è esterno al soggetto:
l’oggetto. 

 





 

La cultura moderna ci ha abituati all’idea che la macchina è uno strumento a disposizione degli esseri umani.
Forse il punto più avanzato di questa concezione è quello di Marshall McLuhan, per il quale il medium è una
macchina che si fa protesi, cioè si integra con il corpo umano, ma lasciando al soggetto tutta la sua capacità
di esercitare un potere. Ora invece, suggerisce Carmagnola, l’essere umano sta delegando progressivamente il
suo potere alla macchina. Perché è evidente che, come ha affermato Jacques Lacan, citato dallo stesso
Carmagnola, «una macchina dei nostri giorni non ha nulla a che vedere con un utensile».

 

È dunque inevitabile per Carmagnola fare i conti con quelle pagine dei Grundgrisse, il laboratorio teorico di
Karl Marx, nelle quali era già presente l’idea di una macchina estremamente potente. Una macchina in grado
d’integrare il singolo operaio al suo interno e di operare come un “sistema automatico”, impersonale e
sovraindividuale. E nel quale dunque l’operaio non controlla più il suo strumento. La macchina è autonoma,
sebbene l’operaio, pur essendo espropriato del suo potere, per il fatto che entra a far parte del funzionamento
della macchina, nel contempo si arricchisca facendo partecipare la sua mente alla costruzione del sapere
sociale generale, del «general intellect». Allo stesso tempo, la macchina si presenta come un agente potente,
ma anche come uno strumento di trasformazione sociale, in grado di mettere in crisi il valore di scambio e di
dare vita a una nuova «soggettività distribuita», a un «intelletto pubblico». Dunque, come ha scritto
Carmagnola, «Nella dialettica marxiana, espropriazione ed emancipazione sono inestricabilmente connesse»
(p. 103). D’altronde, anche la merce per Marx è duplice, in quanto agisce come se fosse dotata di una vita
propria. Dunque, sente e fa sentire. 

 

Pertanto, come proponeva anche Mario Perniola in contrasto con la visione soggettiva della tradizione
fenomenologica, il sentire non è più attribuibile a un “soggetto che sente”, perché si presenta come un fatto
sociale. A fianco di un general intellect, come propone Carmagnola, si può ipotizzare dunque anche la
presenza di un «general feeling». Il quale viene generato da una vera e propria «macchina del sentire», la
quale opera insieme alla macchina produttiva marxiana. È tale macchina del sentire che consente
all’economia dell’immaginario di funzionare. E consente anche alle merci che più la caratterizzano, le merci-
gadget, nelle quali la dimensione dell’utilità diventa secondaria, di assumere lo statuto di beni ad alta
qualificazione “estetico-artistica” e di suscitare il desiderio degli esseri umani, grazie al quale possono
generare il «plus-valore» teorizzato da Marx, ma anche il «plus-godere» di cui parlava Lacan. Proprio perciò,
secondo Carmagnola, il gadget è in grado di ottenere l’unificazione delle due estetiche che Kant aveva
mantenute separate: una teoria della sensibilità – il sentire – e una teoria del bello privo di scopo. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





