
 

Lévi-Strauss, Montaigne e il cazzotto 
Gianfranco Marrone
28 Febbraio 2020

Che cos’è un cazzotto? Secondo gli studiosi di preistoria non si trattava di un bestiale pugno in faccia, quanto
semmai, più tecnicamente, di una specie di punzone, un blocco di silicio di forma ovoidale appuntito a
un’estremità. Privo di manico, lo si teneva stretto con la mano chiusa (da cui l’omonimia) per battere o
frantumare. Un arnese grezzissimo, la cui efficacia era assai limitata. Eppure era diffuso praticamente
dovunque (dalla Francia alla Russia all’Africa), e lo rimase per ben 100.000 anni. Doveva essere qualcosa del
genere:

 

 

Ora, se si calcola che lo sviluppo dell’uomo sulla terra conta all’incirca 125.000 anni, il cazzotto ha avuto
una vita lunghissima, ed è stato l’unico utensile a disposizione degli esseri umani per quattro quinti della loro
storia. Poi, improvvisamente, c’è stata un’accelerazione: dal blocco si è isolata una scaglia, ed è nato il
coltello; di lì a poco il metallo, e gli strumenti relativi, con i quali ci si è assestati per quattromila anni; fino a

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/levi-strauss-montaigne-e-il-cazzotto
https://test.doppiozero.com/gianfranco-marrone


che negli ultimi trecento arriva la scoperta del vapore e poi dell’elettricità, grazie a cui l’umanità ha compiuto
salti più notevoli che non in tutto il periodo precedente. Altro che evoluzione continua della specie umana a
imitazione dello sviluppo regolare di un bambino che passa, poco a poco, dall’infanzia alla maturità e infine
alla vecchiaia: “L’umanità assomiglia molto di più a un vecchio di ottant’anni che fino ai settant’anni sarebbe
rimasto nella condizione dell’infante, senza nemmeno conoscere l’alfabeto, e poi, dai settanta ai
settantacinque anni, avrebbe terminato il programma delle elementari, e infine, dai settantacinque agli
ottant’anni, il programma delle scuole secondarie e delle superiori”.

 

Parola di Claude Lévi-Strauss, che fa questo ragionamento nel gennaio 1937 (oggi vi avrebbe aggiunto
quanto meno l’entrata in scena del digitale), durante una sorprendente conferenza dal titolo “Una scienza
rivoluzionaria: l’etnografia”, tenuta nella sede parigina della Confédération Générale du Travail, il potente
sindacato socialista francese. Ritrovato da poco fra le sue carte, il dattiloscritto di questa conferenza sembra
sia il suo primo scritto organico in tema d’antropologia. Ben precedente al celebre libro sulle Strutture
elementari della parentela (1948), sinora considerato il punto di partenza del suo pensiero. Lo troviamo
adesso in Da Montaigne a Montaigne, un importante libretto che raccoglie anche il testo inedito di una
seconda conferenza, intitolata “Ritorno a Montaigne”, tenuta alla Facoltà di Medicina di Parigi per iniziativa
del Comité protestant d’éthique (probabilmente una delle sue ultime uscite pubbliche). Il volume, uscito in
Francia nel 2016 per la cura di Emmanuel Désveaux, viene proposto adesso nella traduzione italiana di Carlo
Monteleone dall’editore Raffaello Cortina (pp. 116, € 11). La presentazione di Désveaux situa questi due testi
del grande antropologo francese nell’alveo della ricerca etnologica del Novecento, mentre la postfazione di
Monteleone discute soprattutto la relazione fra Lévi-Strauss e Montaigne.

 





 

Non si tratta, diciamolo chiaramente, di una trovata editoriale, della classica lista della lavandaia del Grande
Autore ripescata nel fondo un cassetto e pubblicata per puro marketing. Di un grande personaggio come
Lévi-Strauss sappiamo certamente già tanto, ne conosciamo l’acume, la lucidità, l’erudizione, la straordinaria
capacità di elaborare originali modelli di spiegazione dei fatti umani e sociali, la caparbia ostinazione nel
coniugare la ricerca scientifica più avanzata con l’interpretazione filosofico-politica della società e della
cultura attuali. I suoi libri, per chi ha avuto la pazienza e la fortuna di leggerli a fondo, hanno formato tre o
quattro generazioni di 

antropologi nel senso lato del termine, ossia di studiosi e curiosi che sanno ritrovare nel dettaglio più minuto
della quotidianità – si pensi ancora al punzone paleolitico – interi sistemi di pensiero, complesse
configurazioni culturali. Questi due testi inediti arricchiscono ulteriormente la figura dell’autore di
Antropologia strutturale, non solo perché ci danno, come dire, il punto d’avvio e quello di arrivo del suo
percorso intellettuale, entrambi provvidenzialmente segnati dal nome di Montaigne, ma anche perché ben
individuano alcuni dei suoi principali bersagli teorici: il materialismo dialettico (degenerazione di Marx), da
una parte, l’evoluzionismo sociologico (degenerazione di Darwin), dall’altra. Permettendoci di mettere ancor
meglio a fuoco la sua fisionomia intellettuale.

 

Torniamo al cazzotto. Quel che si ricava dalle ostinate vicende di questo arnese primitivo, s’è detto, è che
non si dà alcuna linea evolutiva predeterminata nelle culture umane, poiché non esiste uno sviluppo lineare
che va dal semplice al complesso, come dire dal selvaggio al civilizzato, dato che ogni cultura ha le proprie
forme di sviluppo relativamente autonomo. La caccia, l’agricoltura, l’allevamento, ad esempio, non solo non
si succedono mai secondo un criterio unico, ma non sono affatto le stesse nelle diverse comunità, nei vari
paesi. Una cosa è cacciare piccoli animali per sfamarsi alla bisogna, altra cosa organizzare una battuta per
catturare grandi mammiferi in gruppo e con lance ben acuminate adatte all’occasione. Come dire che il
modello darwiniano dell’evoluzione naturale, applicato alle forme sociali, perde di efficacia esplicativa,
irrigidendo le reali dinamiche antropologiche. E se questo vale per il tempo, vale anche per lo spazio. Lévi-
Strauss insiste molto sull’idea che i vari fenomeni culturali – dalle tecnologie ai miti, dalle relazioni di
parentela alle divinità e così via – non hanno un’unica origine geografica a partire da cui si sono via via
irradiati nelle culture vicine. Non esistono cioè invenzioni uniche che progressivamente si diffondono nei
territori limitrofi fino a prendere l’intero pianeta.

 

Ogni luogo ha le sue specificità, le sue istituzioni, le sue storie, il suo pantheon. Una società può prendere a
prestito da una comunità adiacente un certo elemento culturale – un mascherone, un animale magico, l’ansa
di un vaso – come può rifiutarlo, o ignorarlo, o invertirne i tratti espressivi e i significati rituali. Le varie
componenti che fanno parte di una cultura, sostiene Lévi-Strauss, sono come gli elementi di una lingua: si
costituiscono reciprocamente di modo che, alla fine, tutto si tiene. Non c’è nulla che determina nulla, nessuna
struttura materiale che va a costituire sovrastrutture ideali (come appunto sostiene il marxismo volgare),
poiché è solo nella relazione, nella reciprocità, nel contatto – sia esso di approvazione o di diniego – che le
varie culture si costituiscono, si assestano, si trasformano. 

 

Da qui il carattere rivoluzionario dell’etnografia. Da un lato, ricorda Lévi-Strauss, se pure l’etnologo è
innovatore a casa propria (auspicando il cambiamento delle strutture sociali oppressive nelle quali si trova ad
abitare), è invece tradizionalista a proposito delle culture altre che si trova a studiare, sperando ardentemente
che non cambino, che non cedano alle sirene mortifere dell’Occidente, di fatto suicidandosi. Ma questo gesto
apparentemente conservatore è, a ben vedere, rivoluzionario, o quanto meno progressista, perché francamente



rivendica le differenze culturali, le specificità d’ogni assetto antropologico, i diritti d’ogni singola cultura di
vivere secondo i propri principi, i propri valori. 

Relativismo? Certo, ma non ingenuo. Esso non implica affatto (come molti sostengono) la giustificazione
aprioristica di ogni valore, di ogni istituzione o comportamento. Poiché le culture esistono se e solo se
mantengono un contatto diretto e costante fra di loro, ponendo in gioco se stesse, mettendosi in perenne
discussione, misurando e soppesando il valore dei propri valori (ecco la lezione di Montaigne). Ne deriva,
scrive Lévi-Strauss, che “il progresso sociale può essere mantenuto e sviluppato solo alla condizione che
questi contatti fra i popoli continuino”. Il pericolo – politico oltre che culturale – è l’immobilismo,
l’isolamento, la sclerotizzazione asfittica delle istituzioni sociali, dei fenomeni antropologici, in una parola
delle tradizioni. Bella lezione di apertura mentale, utile ancora e soprattutto oggi, ingenuo periodo di
riscoperta dei localismi etnici fini a se stessi.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



