DOPPIOZERO

|| futuro dell’ equaglianza

Francesco Bellusci
2 Marzo 2020

Poco pit di unaventina di anni fa, il sociologo tedesco Ulrich Beck ammetteva che non ¢’ e ancora risposta
alla domanda chiave che il passaggio alla seconda modernitaimpone, dopo le trasformazioni repentine del
“dopo 1989”: com'’ & possibile la giustizia sociale nell’ era globale? Oppure, piu concretamente: cosa significa
e come determinare diritti ed eguaglianze a di ladei confini nazionali, in nome di una comune umanita,
riconosciuta a livello cosmopolitico? E, ai tempi delle grandi migrazioni? Infatti, come ci haricordato nelle
sue ultime esternazioni anche Zygmunt Bauman, la partizione umana “noi-loro” ha funzionato ancora bene
nella fase della prima modernita, incardinata sul primato dello Stato-nazione, ma appare incompatibile con la
prospettivadell’ eraglobale. Si pud dire cheil lungo excursus storico sull’idea di eguaglianza e sui modi in
cui essa ha generato e innervato dinamiche sociali, economiche, politiche e ideologiche, dall’ antica Greciaa
oggi, compiuto nel suo ultimo libro da Aldo Schiavone (Eguaglianza. Una nuova visione sul filo della storia,
Einaudi, Torino 2019), miri proprio arispondere, o quantomeno ad abbozzare qualche primarisposta, a
gueste domande cruciali.

Solo per I'ampiezza dello spettro temporale considerato, infatti, il libro potrebbe ingannevolmente indurre a
pensare che s tratti di una sortadi contraltare tematico a un classico del liberalismo europeo: il Discorso
sulla liberta degli antichi comparata a quella dei moderni di Benjamin Constant del 1819. In verita, la
cornice storica, con il vantaggio dell’ approccio multidimensionale che include, serve a Schiavone per
giustificare meglio la proposta di una prospettivainedita per reimpostare il problema dell’ eguaglianza. Non
solo su scalaplanetaria e globale, a cui livello si sta condensando, per la prima volta, un destino comune
condiviso dall’intera umanitain quanto tale, e non esclusivamente come soggetti appartenenti a comunita
statuali definite e solidali entro un “noi” etnicamente, linguisticamente, politicamente definito. Si tratta di
ridefinirlo anche allaluce del venir meno di quello sfondo sociale del momento taylor-fordista, che, facendo
emergere lacentralita del “lavoro” come questione dirimente di giustizia, ameno nel mondo euro-occidentale
(ein quello “occidentalizzato”), aveva fatto avanzare I’ equaglianza, soprattutto nel Novecento, dal terreno
del diritti civili e politici aquello dei diritti sociali, estendendo I’ area del beni di comune accesso al
benessere, al’istruzione, a reddito di base, alla salute, e cosi via e inaugurando la stagione “welfarista’ delle
democrazie mature. Il tema, come sappiamo, € decisivo, perché proprio le diseguaglianze, innanzitutto di
reddito, cresciute nei singoli Paesi, ainizio secolo, afronte comunque dell’ uscita dalla poverta di ampie aree
del pianeta e dell’ emergenza di nuove economie nell’ arena competitiva mondiale, sicuramente favorite dalla
globalizzazione, éil “brodo di coltura” di populismi, heonazionalismi, sovranismi, che stanno scuotendo gli
assetti liberal-democratici tradizionali e rendendo accidentati percorsi di integrazione non solo globali, ma
anche quello europeo, che ha scontato giala*“ defezione” britannica.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/il-futuro-delleguaglianza
https://test.doppiozero.com/francesco-bellusci

Qual é alloralanovitadellapropostadi Schiavone?

Il suo suggerimento, che, di primo acchito, puo apparire come larotturadi un tabu, é di abbandonare il
paradigma dell’ eta moderna dell’ eguaglianza, il perno di tutte le costituzioni liberaldemocratiche, compresa
la sua proiezione universalisticanel “diritti umani” consacrati dalle Nazioni Unite, nonché il parametro delle
politiche sociali e assistenziali: la persona-individuo. Nonostante sia risultato, peraltro, anche storicamente
vittorioso su quello di ascendenza marxista della* socializzazione” o “collettivizzazione”, altrettanto
improponibile per Schiavone. O meglio, il suggerimento e di superarlo e conservarlo, in una sorta di
Aufhebung hegeliano, in un nuovo paradigma, piu efficace nel rispecchiare |’ universale umano che emerge
con I’ingresso nell’ eraglobae: quello dellanuda e impersonale presenza di ogni umano, il chiungue vivauna
vita e ovungue la viva nella cosmopoli del genere umano. L’ impersonae al posto dell’ individuale, insomma.
E, in unatradizione avara di antecedenti teorici, perché tuttainclinata generalmente sui poli della singolarita
individuale o del personalismo, tranne poche eccezioni, un riferimento cospicuo per Schiavone € Simone
WEeil. E la pensatrice francese, infatti, aindicarci con chiarezzalavia per smettere di dire “loro”: rinunciare
al piglio rivendicativo dell’“io” e all’identificazione idolatrica e chiusain un “noi”, per attribuire sacralita
non allapersona, maall’impersonae.

Come scrive in modo sorprendente e folgorante in La persona eil sacro, trail 1942 eil 1943: “C'éin ogni
uomo qualcosa di sacro. Manon & la sua persona. Non & neppure la persona umana. E semplicemente lui,
guest'uomo. Ecco un passante per la strada che ha delle lunghe braccia, degli occhi celesti, una mente dove s
agitano pensieri che ignoro ma che forse sono mediocri... Non € né la sua persona, né la personaumanain
lui che mi @sacra. E lui. Lui tutto intero. Le braccia, gli occhi, i pensieri, tutto. Non violerei niente di tutto
guesto senzainfiniti scrupoli...” (La persona eil sacro, Adelphi, 2012). Vi e racchiuso nel fondo di ciascuno



di noi un nucleo profondo e intangibile, impersonale, appunto, indipendentemente dalle sofferenze subite o
inflitte, che consiste nell’ aspettativa di ricevere bene dagli altri, di non esserne offesi e nell’ esprimere il grido
muto e sconcertato contro il male, laddove se ne venga offesi, come puo succedere, perché per laWeil la
forzaregna e soggioga tutto e tutti nellaterra, come una necessita, come la gravita (la pesanteur, parola-
chiave del suo lessico filosofico) eil bene richiede un coraggio “sovrannaturale’. Daqui, la diffidenza di
Simone Weil per I’ efficacia del diritto, anche quello legato alla persona ed espresso nel grappolo dei principi
del 1789.

Un po’ allaNietzsche, lo vede geneal ogicamente scaturire dai rapporti di forza, dallalogica“di spartizione,
di scambio, di quantita’, e quindi sempre, nel suo atteggiars rivendicativo, “per sua natura dipendente dalla
forza’. Mentre all’'impersonale di ogni uomo si legano un obbligo incondizionato e lavera Giustizia.
Ovviamente, ¢’ e, nello stesso tempo, nello storico e giurista Aldo Schiavone la consapevolezza di riferirsi a
una pensatrice tradizionalmente catalogata nel filone “impolitico” (in particolare, é stato fatto, in modo
canonico, da Roberto Esposito), convinta cioe dell’impossibilita da parte della politica, in quanto risucchiata
nel vortice “mondano” dellaforza, di attingere ladimensione del bene e della giustizia. Ma, il suo
intendimento é di sottrarre I intuizione dell’impersonale umano della filosofa francese alla curvatura gnostica
e misticheggiante in cui, soprattutto dopo i Cahiers, la confina e spenderlanel rilancio di una politica

dell’ eguaglianza all’ altezza dell’ era globale, quindi, nella convinzione implicita di base che la politica possa
convogliare la“forza’ delle non-forze che sono I’ amore, la solidarieta, la responsabilita, lamisura.




In questa direzione, grazie allo spunto weiliano e alle sue tracce spinoziane e hegeliane, Schiavone sembra
suggerire unaterza viainsperata rispetto ai due poli del vecchio dibattito tra*“liberali” e “neocomunitari”,
entrambi incardinati sul frame dell’individuale e della pari dignitaindividuale, a seconda dei casi, o anteposto
come principio aprioristico o fatto discendere dalla condivisione collettiva. Infatti, il paradigma
dell’impersonale eguale in tutti gli uomini, rispetto aquello dei diritti individuali, che storicamente si &
imperniato sulla proprieta e poi sul lavoro, si rivela proficuo per rappresentare I’umano in tutte le sue forme e
per delineare unalista di “beni comuni”, danon ascriversi né ala sfera della proprieta privata, né aquella
della proprieta pubblica degli Stati, ma ala disponibilita e al godimento universali. Schiavone ne fa un elenco
provvisorio: “Lavitadell’umano, innanzitutto, nella piena materialita del suo esistere, nelle condizioni
determinate dal livello tecnologico raggiunto: inviolabilita, alimentazione, salute. L’ ecosistema nella sua
interezza, il primo dei beni comuni: I’ arig; I’ acqua; I’ occupazione e la trasformazione equilibrate
dell’ambiente, la sua umanizzazione morbida; |a protezione del vivente non umano. E poi: |’ accesso
all’istruzione e allaformazione, tale da consentire, achi éin grado di raggiungerli, i livelli pitu complessi dei
diversi saperi. E ancora: I’ accesso alle tecnologie in grado di modificare |o statuto genetico dell’ umano —la
grande questione che presto si porradi fronte anoi e che richiederala condivisione di un nuovo confine.

Quello posto dal principio per cui |’ unita genetica della specie —il risultato evolutivo che hadato inizio alla
nostra storia— deve essere considerata come un’ acquisizione inviolabile, nelle condizioni date; e pertanto
qualunque possibilita di modificazione ereditariamente trasmissibile potra essere presa in considerazione solo
se accessibile, in condizioni di eguaglianza, da parte di tutto I’umano” (Eguaglianza. Una nuova visione sul
filo della storia, p. 294). Grandi temi si proporranno, infatti, sempre meno futuribili: tanto, ad esempio,
quello dell’ egual e accesso a opportunita biotecnol ogiche di allungamento della vita, quanto quello del diritto
di ospitalita universale, gia preconizzato da Kant, rispetto ai quali la connessione tral’ umano impersonale,
comune atuttala specie, e’ eguaglianza s rivelera piu fruttuosa della connessione tral’ individuale e

I’ eguaglianza, gia sperimentata con la modernita e da preservare in ogni caso. Sempre, naturalmente, che non
s vogliaretrocedere rispetto a un ideale — I’ ideal e dell’ eguaglianza —, che la storia millenaria dell’ Occidente
dimostra esserne unacifraidentitaria, soppressa la quale sarebbe |’ Occidente stesso a dissolversi.

Costruire politicamente e giuridicamente un’ economia e una socialita dell’impersonale, € dunque latraccia
che consegna, argomentandola e determinandola storicamente, il libro di Schiavone. E, quindi, senza
limitarci ad attendere, come sembra suggerire con fatalismo Simone Weil, nel suo ultimo libro, il momento in
cui laforza, che generaingiustizia, incontri il suo limite, altrettanto necessario quanto la necessita che, nel
mondo, lafairrompere e “ cadere’. Convinta com’ € della sovranita quasi assoluta, ma non assoluta, della
forza nel mondo. Di quellaforza che, in Occidente, ella aveva visto entrare in scena con i poemi omerici. Se,
invece, come si auspica Schiavone, la politica, nel suo concerto sovranazionale e internazionale, si facesse
carico di assicurare “la stessa quantita di rispetto e di riguardi che &€ dovuto aogni essere umano in quanto
tale” (Enracinement, Gallimard, 1949, p. 17), su scalalocale e globale, aloralagiustizia affermerebbe
attivamente, o cercherebbe di affermare, la sua sovranita sulla sovranita dellaforza, e, quindi, anche sui
sovranismi, che Simone Well considererebbe I’ ultimo ringhio del “Grosso Animale’.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




ALDO

SCHIAVONE
EGUAGLIANZA

UNA NUOVA VISIONE SUL FILO DELLA STORIA

E come Eguaglianza. Un'idea al cuore
dell'identita dell'Occidente, raccontata
attraverso un entusiasmante percorso
storico per arrivare a offrirne una nuova,
forse decisiva, interpretazione.




