
 

L’arte della prossemica 
Gianfranco Marrone
9 Marzo 2020

“Una società lasciata a se stessa non mostra alcuna tendenza naturale a progredire […]; per smuoverla
almeno un po’ occorre che essa riceva una moltitudine di piccole scosse che rappresentano i contatti fra le
differenti nazioni […] Il progresso umano può esistere solamente nella misura in cui tutti i differenti centri
della cultura umana hanno dei contatti fra loro. Le società isolate sono società inerti, soltanto le società in
contatto fra loro progrediscono”. Così il giovane Claude Lévi-Strauss in una delle sue prime uscite pubbliche,
Parigi 1937, adesso nel libretto Da Montaigne a Montaigne: il contatto, la relazione, la reciprocità sono alla
base d’ogni cultura umana. 

 

A distanza di quasi ottant’anni sembra fargli eco uno dei principali antropologi odierni, lo scozzese Tim
Ingold, che in Siamo linee (appena tradotto da Treccani) scrive: “ci sarebbero buoni motivi per supporre che
nell’aggrapparsi – o, più prosaicamente, nello stringersi l’uno all’altro – stia l’essenza della socialità: una
socialità, naturalmente, che non si limita all’umano, ma si estende alla vasta gamma di creature che si
aggrappano e delle persone o delle cose a cui si attaccano”. Come dire che, se pure siamo esseri filiformi
(linee, appunto), il nostro destino sociale è quello di abbarbicarci l’un l’altro, di intrecciarci di continuo
formando grovigli, nodi, reticoli: da cui l’esistenza dei gruppi sociali, delle collettività organizzate, delle
culture. Anche qui il predominio basilare del legame, del rapporto vicendevole.

L’emergenza del nuovo, micidiale virus che sta colpendo, a ritmi sfasati, mezzo mondo (o forse tutt’intero),
porta e riflettere su questo genere di convincimenti – i quali, sino a pochissimo tempo fa, consideravamo
niente più che ragionevoli, indiscutibili. Ma che ne è del contatto ai tempi del contagio, come dire del
coronavirus (pardon, Covid19)? e con esso della socialità, delle culture, di quel vivere insieme che
consideriamo – a ragione – umano e non solo? Molto poco, a prima vista. La possibile contaminazione
impone una presa di distanza, un regime topologico di sicurezza minima, dunque un riassesto complessivo
delle relazioni spaziali fra individui singoli o intere società.

 

In molti, in questi giorni, parlano di uno spegnimento della socialità dovuto alla progressiva eliminazione dei
contatti fisici, causata dal panico da infezione o da espresse disposizioni di legge. Almeno un metro l’uno
dall’altro, dicono esperti e loro avatar, che sarebbe la distanza supposta necessaria per evitare – o quanto
meno scoraggiare – il diffondersi del virus. Ma c’è chi preferisce evitare del tutto i contatti: niente baci,
strette di mano, abbracci, pacche sulle spalle, effusioni d’ogni tipo. Tutti rigidi, tutti frigidi. E niente
assembramenti in aule scolastiche o universitarie, teatri e cinema, ascensori e ristoranti, ospedali, palestre e
così via. Da sostituire alla bisogna con relazioni interpersonali mediate da adeguate tecnologie comunicative,
dal banale telefonino ai servizi di delivery prenotati on line fino alle più sofisticate applicazioni smart per un
e-learning tanto forzato quanto benedetto. 

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/larte-della-prossemica
https://test.doppiozero.com/gianfranco-marrone




 

Così, non è mancato chi ha indicato il solito complotto del capitale per ingabbiare le masse controllandone a
menadito gli spostamenti sul territorio. E chi ha profetizzato l’apocalisse prossima futura dovuta a una
biopolitica sparizione della corporeità per opera di una tecnologia disumanizzante. L’eliminazione dei
contatti porterebbe alla disgregazione sociale. Niente più amori giovanili nei corridoi scolastici, strusci al
centro commerciale, carezze clandestine negli anfratti dell’ufficio. Per non parlare delle assemblee di
fabbrica, delle adunate di piazza, dei rave notturni nei terrain vague periferici. Nessuna sardina potrebbe oggi
sopravvivere al timore da pandemia. 

Ecco, insomma, riemergere la vecchia idea che oppone la fisicità alla digitalizzazione, il corpo alla
tecnologia, il reale al virtuale, l’esperienza diretta a quella mediata. Stereotipo duro a morire. Pronto anzi a
risorgere nella bocca del solito apocalittico in servizio permanente effettivo. Pensiamo ogni volta d’aver
mostrato e dimostrato come queste opposizioni siano più caricaturali che altro, dato che la mediazione è
sempre e dovunque, ma – sembra – invano.

 

Potrebbe allora venirci in soccorso (lo ha indicato giorni fa Paolo Fabbri al Tg1) la vecchia prossemica,
studio antropologico delle distanze fra le persone e dei loro relativi significati prospettato negli anni 60 del
Novecento da Edward T. Hall in libri dimenticati come Il linguaggio silenzioso o La dimensione nascosta
che mai come oggi varrebbe la pena riaprire. Termini come ‘vicino’ e ‘lontano’, diceva Hall, sono del tutto
relativi, dato che cambiano non solo a seconda delle relazioni che intercorrono fra le persone ma anche a
partire dalle culture in cui costoro si trovano a vivere. I territori del sé, come poi li ha chiamati Erving
Goffman, mutano parecchio e senza sosta: c’è una distanza critica (l’amore o la lotta), una personale (la
confidenza amicale), un’altra sociale (al lavoro o fra estranei), un’altra ancora pubblica (con icone dello
spettacolo o uomini politici). Il problema è che queste distanze non si possono misurare una volta e per tutte:
basta viaggiare un po’ per rendersene conto. È noto per esempio che negli Stati Uniti la distanza media fra
persone è enormemente superiore a quella che esiste fra le popolazioni mediterranee e, soprattutto, fra gli
arabi. Così, quando noi europei andiamo in America ci sembra che le persone, allontanandosi
sistematicamente dal nostro corpo, vogliano schizzinosamente evitarci, mentre se andiamo nel Maghreb,
dove la gente ci sta a pochi centimetri, crediamo che tutti vogliano farci delle profferte sessuali. I codici
culturali regolano anche questo genere di situazioni: basta saperli padroneggiare per adattarci al meglio un
po’ dovunque.

 

Sappiamo inoltre, da McLuhan a Baudrillard a Meyrowitz, quanto i media, vecchi e nuovi, abbiamo lavorato
per modificare non tanto le distanze fra le persone quanto i loro significati. Oggi una star del cinema o un
uomo politico entrano a casa nostra regolarmente attraverso lo schermo televisivo: stanno con noi a una
distanza personale, fanno parte della nostra famiglia (al punto che, se ci capita di incontrarli per strada,
tendiamo a salutarli affettuosamente). E, d’altra parte, se i social network si chiamano così è perché non
negano la socialità ma ne instaurano un’altra, diversa quanto si vuole, ma pur sempre tale.

Tornando alla nostra situazione contingente, il tema da discutere non è l’abolizione del contatto – e del
contratto – sociale ma la forte modificazione delle distanze fra le persone. Abolita la distanza critica, tutte le
altre, come per un effetto domino, si trasformano a loro volta. Esigendo nuove codificazioni, attendendo
nuovi significati. Più che lamentarci per la fine dello struscio o inneggiare al dominio del virtuale, solita
sterile dialettica, meglio monitorare le semantizzazioni possibili delle nuove distanze che si sanno imponendo
fra noi. Non sappiamo bene cosa accadrà, ma possediamo i mezzi per pedinare la nascita, l’affermazione e la
trasformazione delle ulteriori forme prossemiche che il maledetto virus – o chi per lui – ci sta imponendo.
Magari dando qualche suggerimento, proponendo qualche correttivo, avanzando qualche critica sensata.
Provando a ripensare le quarantene come opportunità. 

https://www.doppiozero.com/materiali/edward-t-hall-il-linguaggio-silenzioso


Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





