DOPPIOZERO

Siamo mito

Moreno Montanari
20 Marzo 2020

“Come fuori, cosi dentro” si potrebbe riassumere cosi, parafrasando la cel ebre massima alchemica, latesi
dell’ ultimo libro di Joseph Campbell, Le distese interiori del cosmo. La metafora nel mito e nella religione,
Nottetempo, 2020. Si tratta di unaraccoltadi saggi che amplificano delle conferenze tenute trail 1981 el
1984 nello sforzo, consueto per Campbell, di illuminare latransculturalita, ossiagli elementi costanti,
nonostante le variabili etnico-culturali, dei miti. Al cuore di ogni narrazione mitologica, che Campbell hail
merito indiscusso di mostrare ancora viva negli aspetti piu comuni delle nostre culture, ci sono temi che
Adolf Bastian (1826-1905) chiamava “idee elementari” e Carl Gustav Jung (1875-1961) “archetipi”; s tratta
di cristallizzazioni di risposte millenarie che lafantasia e I'immaginazione delle diverse civilta umane hanno
elaborato per affrontare questioni esistenziali che le hanno profondamente interrogate. Naturalmente queste
forme archetipiche variano a seconda delle idee etniche che una determinata cultura esprime, ma esiste tra di
loro una dialettica che Campbell riassume cosi: “I’idea elementare é radicata nella psiche; |’ idea etnica
attraverso cui s manifesta e radicata nella geografia, nellastoriae nellasocieta” (p. 145); si accede a punto
di vistadel mito quando “nelle forme di un ambiente traspare la trascendenza’ (p. 28).

Il suo lavoro pitl celebre sull’ universalita del mito e sicuramente quello relativo a L’ eroe dai mille volti

(1949, tr. it. Lindau, Torino, 2012) figura che, nelle piu disparate e diversificate espressioni culturali,
lontanissime traloro nello spazio e nel tempo, passa comunque sempre attraverso i seguenti snodi

esistenziali: una nascita misteriosa, una relazione complicata con il padre, ad un certo momento della suavita
sente |’ esigenzadi ritirarsi dalla societa e, in questa condizione, apprende unalezione, o elabora un sapere,
che orientera diversamente la sua vita, poi ritorna alla societa per mettere al suo servizio lalezione che ha
appreso, molte volte (ma non necessariamente) grazie ad un’arma che solo lui puo usare.

In questo libro, invece, |’ attenzione si rivolge alle diverse cosmologie e ai miti soteriologici elaborati nel
corso del millenni dalle differenti culture che si sono susseguite, e affiancate, nel nostro pianeta, comprese le
attuali, e si organizzaintorno alafelice intuizione kantiana che spazio e tempo siano categorie interiori della
psiche che vengono applicate alarealta esterna. Citando Novalis Campbell scrive: “La sede dell’anima é
laddove il mondo esterno e il mondo interno s'incontrano”, e aggiunge, “ & questo il paese delle meraviglie
del mito” (p. 43). Non si equivochi: il paese delle meraviglie, non € un mondo fantastico, illusorio, malo
spazio nel quale apprendere aridestare la meraviglia, ad attivare |’ intero psichismo dell’ uomo, a sviluppare
una particolare capacita di attenzione che, facilitata dallaforma narrativa del mito, insegnaad aprirsi alla
trascendenza, ossiaall’ eccedenza di senso e significato che incarna ogni simbolo, mai riducibile auna
perfetta equazione con quanto rappresenterebbe. Ed e qui che Campbell ci regala una delle sue pagine piu
interessanti:

“Lefigurazioni mitiche sono metaforiche (...) in due sensi contemporaneamente: in quanto portatrici di
connotazioni psicologiche e, alo stesso tempo, metafisiche. Attraverso questa doppia messa afuoco, le
caratteristiche psicologicamente interessanti di ogni ordine sociale locale, di ogni ambiente o di ogni ipotetica


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/siamo-mito
https://test.doppiozero.com/moreno-montanari
https://www.edizioninottetempo.it/it/prodotto/le-distese-interiori-del-cosmo

storia, possono venire trasformate attraverso il mito in trasparenze rivelatrici di trascendenza

Immanuel Kant ci hafornito una formula straordinariamente semplice per interpretare queste due
connotazioni. Compare nei Prologomeni ad ogni futura metafisica che si presentera come scienza ai
paragrafi 57-58. Ci viene offerta una proporzione a quattro termini (a staab come ¢ staax) che puntanon
tanto a porre un’imperfetta somiglianza tra due cose, ma definire un’identita perfetta di due rapporti tra cose
del tutto dissimili (...). Non “ain qualche modo assomigliaab”, mail rapporto traa e b e perfettamente
identico aquello tra c e x, dove X rappresenta una quantita che non é soltanto sconosciuta, ma assol utamente
inconoscibile, metafisica’ (p. 80).



Bollati Boringhieri



Mi sembra un esempio realmente illuminante per comprendere il senso di ogni comparazione e di ogni
ermeneutica simbolica. Lo ha spiegato bene Jung: il simbolo, centrale in ogni mito, non rimanda a una realta
significata, e stesso realta operante, costituisce la specifica capacita umanadi “orientare la coscienza
verso ulteriori possibilitadi senso”, poiché non € mai del tutto riconducibile ad un significato univoco e
definitivo; per questo non puod essere ridotto alla semiotica perché la sua funzione € piuttosto psicagogica,
vale cioé per gli effetti che produce nella psiche, per le energie, le immagini, le interpretazioni, i processi
psichici che saevocare, promuovere, mettere in gioco (C. G. Jung, Tipi psicologici, 1921; tr. it. Bollati
Boringhieri, 1977 e sgg, p. 527). Ecco perchéil ricorso a Kant, a quell’ x che restainconoscibile e che apre
allametafisica, acio che trascende ogni possibilita di possesso e de-finizione del senso ultimo, appare
particolarmente pertinente.

| rapporti che vengono suggestivamente indagati da Campbell, dicevamo, sono quelli che comparano lo
spazio interiore e quello esteriore, secondo |a celebre anal ogia tra macrocosmo e microcosmo:

“la profondita e la sublime maesta della mitol ogia soppressa puo essere apprezzata a meglio attraverso due
movimenti a orologeria apparentementeirrelati; I’ uno eil piu grande orologio dello spazio esteriore, I'atro
appartiene allo spazio interiore. Sono rispettivamente la precessione astronomica degli equinozi e il battito
fisiologico del cuore umano” (p. 54).

Attraverso un nutrito numero di calcoli e dati ricavati dagli studi di astronomia, i calendari ideati dalle
diverse culture a partire dagli antichi babilonesi, le fonti bibliche, le arcaiche Upanisad induiste e i piu remoti
testi taoisti, Campbell giunge ad analizzare suggestivi — per un certo tipo di |ettore — consonanze trai cicli
biologici del sistema solare (macrocosmo) e quelli dell’ individuo (microcosmo). Ma non mi sembra questo il
punto cruciale dei suoi sforzi, che consiste piuttosto nel promuovere una diversa prospettiva sul mondo e
sullavita, non piu incentrata sulle nostre idee etniche, sui limiti delle nostre culture, ma aperta al
riconoscimento di un’unicarealta“il cui centro € ovunque’, della quale dovremmo finalmente farci carico in
maniera universale (s pensi agli assurdi sforzi dei singoli stati, in questi difficili giorni, di arginareil
coronavirus secondo strategie nazionali, anziché comprenderne |a portata global e che richiederebbe interventi
condivisi, intutti i sensi, su scalamondiale e non, addirittura, regionale — per non parlare delle differenti
valutazioni a seconda delle fasce di eta).

Dopo aver preso in esamei miti cosmologici e soteriologici delle diverse religioni delle nostre principali
culture, Campbell giunge a questa conclusione:

“11 primo passo per partecipare a destino dell’ umanita, che non e quello di questo o di quel popolo, ma
guello dell’ intera popolazione del globo, e riconoscere che ogni immagine locale di un dio non e che una
delle molte migliaia, dei milioni, forse anche miliardi di simbolizzazioni limitate di un mistero a di ladella
vistae del pensiero” (p. 63).

Il pensiero mitologico, quando non viene letteralizzato, promuove dunque un’ apertura alla transculturalita,
alatrascendenza di ogni appartenenza storico-culturale e s propone, in maniera apparentemente contro
intuitiva, come strumento di laicita. Qui incontral’ arte, per la sua capacita di trasformare la coscienzae la
visione abitudinarie dellarealtain favore di un punto di vistanel quale, “la mente viene fermata e innalzata al
di sopradel desiderio e dell’ odio”; sono parole di Joyce che Campbell fa sue e che trova affini all’ esperienza



ascetica che dovette compiere il Buddha primadi raggiungere I’illuminazione: vincerei tre demoni del
desiderio (K?ma), della paura della morte (M?ra) e I’ identificazione con i vincoli sociai (Dharma), per
accedere a una condizione che li sappiatrascendere (pp. 201-201).



GIOVANNA MORELLI
POETICA DELLINCARNAZIONE

PROSPETTIVE MITOBIOGRAFICHE NELLANALISI FILOSOFICA




Un percorso e un’ opportunita che, in chiave individuativa, sono poste al centro del lavoro di Giovanna
Morelli nel suo Poetica dell’ incarnazone. Prospettive mitobiografiche nell’ analis filosofica (Mimesis,
2020). In questo libro — uscito per la collana di Mimesis “ Philo-pratiche filosofiche” curata da Claudia
Baracchi — I’ arte appare |o sfondo dal quale pud emergere una rappresentazione mitobiografica della vita di
ciascuno di noi, ossia, secondo lalezione di Ernst Bernhard, il modo di riconoscere come ogni singola
esistenza si apra, 0 meglio si riconosca, in alcuni mitologemi (singoli aspetti di un mito) che si prestano a
leggerne alcune gesta. Lo sguardo mitobiografico con il quale Morelli invita a osservare lavita, a partire dal
racconto della propria, permette di “scoprire e amare |’ universale attraverso il particolare, preservando
entrambe le dimensioni”, di “narrare la propriavita secondo il disegno di senso chelaillumina, la magnifica,
lacollegaafigure universali e pertanto larende epica, emblematica’ (p. 127).

L’ arte che indaga |’ analista filosofo € dunque quellaincarnata, ossia, consapevole che lavitadi ciascuno di
noi accede al simbolico grazie e attraverso quelle che James Hillman chiamava “metafore radicali” offerte
dall’inconscio collettivo, ossia le strutture percettive, gli archetipi, che organizzano |’ esperienza umana come
gia da sempre sovrapersonale.

Lo specifico di ogni vicenda biografica non viene meno se riconosce nel suo sviluppo echi, modalitae
variazioni di temi ricorrenti nella storia dell’ umanita - di cui la psiche mantiene unatracciain forma,
appunto, archetipica— ma procede a contrario verso la suaindividuazione, la possibilitadi autenticarein
modo esclusivo la propria esistenza, “ se comunica con se stessa ale piu diverse latitudini spazio-temporali,
attraverso le tante narrazioni-quadro che si sono avvicendate nella storia” (pp. 38-39).

L’ arte e qui poiesis, anzi, mitopoies e lavita, vistadall’ osservatorio privilegiato della stanza d’ analisi, ne
costituisce il principale teatro (Giovanna Morelli € anche regista d’ opera e criticateatrale), 1o spazio in cui
s'incontrano e si scontrano le nostre maschere sociali ei nostri doppi impresentabili, ma anche dove s
facilita una piu profonda espressione di sé che, in una vicenda personale, sa scorgere tracce di qualcosa di
universale —il che, osserva Jung, € giadi per sé terapeutico:

“I1 mito ha bisogno d’ una nuova veste in ogni nuova era, se non vuol perdere la sua virtu terapeutica. (...) gl
archetipi inconoscibili sono vivi (...) cambiano nome e veste in una successione infinita, e proprio attraverso
guesti mutamenti esprimono laloro imperscrutabile essenza’ (C. G. Jung, Aion, Ricerche sul ssmbolismo del
S, Bollati Boringhieri, Torino, p. 170, cit. in G. Morélli, op.cit., p. 45).

Un’ operazione che, in modo diverso, sia Campbell che Moréelli, ci invitano afare per riconoscere nel miti la
viamaestra alla coltivazione di quella trascendenza che non rimanda a mondi altri e paralleli maanima
I’immanenza, qui ed ora, da sempre.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



http://mimesisedizioni.it/libri/filosofia/philo-pratiche-filosofiche/poetica-dell-incarnazione.html
http://mimesisedizioni.it/libri/filosofia/philo-pratiche-filosofiche.html
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




e,
PR

)oﬁse h
Ean’lljpbell

Le distese
interiori

del cosmo

[La metafora nel mito
e nellareligione



