DOPPIOZERO

L aviolenza, il sacro—epoi?

Michadl Jakob
31 Marzo 2020

Friedrich Holderlin, forseil pit grande poeta di lingua tedesca e uno dei maggiori pensatori moderni parlo,
intorno agli anni 1800, della necessita di elaborare una “nuova mitologia’. Quest’ ultima prese in qualche
modo formanel secolo XX quando i surrealisti identificarono la cittd moderna come, appunto, un territorio
“mitologico” (Le paysan de Paris di Louis Aragon, romanzo-chiave anche per lalettura benjaminiana di
Parigi, capitale del mondo, fornisce un esempio di tale mitologizzazione). Sempre nel Novecento, Roland
Barthes forni con lasua serie di articoli riuniti sotto il titolo Mythologies un ulteriore esempio per la possibile
rinascita del pensiero mitologico. Barthes analizzo fral’altro il modo in cui per noi moderni il latte oil vino
oppure la carne rossa facciano parte di un sistema mitologico che non valorizza piu le divinita, matutto cio
che una cultura data considera come essenziale o potente.

Il coronavirus appare in questa luce come un candidato sbagliato; si tratta, come ben sappiamo, di un
fenomeno biologico spiegabile con metodi scientifici. Il virus che hacambiato il mondo € si potente, anzi
potentissimo, ma non sembra direttamente legato a una mitologia specifica. Questo vale perd soltanto se non
s prende in considerazione un aspetto fondamentale, cioe la questione della suaorigine. Sin dall’inizio, gran
parte dei discorsi che “girano” intorno al virus riguardano proprio il problemadell’ origine. Si parla, in tanti
paesi ein tanteregioni, di “paziente 0" o “paziente 1”. E s discute soprattutto dell’ origine del virus tout
court. Esiste certo, e fortunatamente, un dibattito scientifico, lavoce del logos se si vuole (e non quelladel

mythos).

Pero anche in questo caso la situazione non € del tutto “logica’. Basti pensare alla presenza mediatica del
corpo medico-scientifico. L’ opinione pubblica viene informata— ma non soltanto, & anche anestetizzata,
rassicurata— da un esercito di Ubermedici che sanno spiegare il fenomeno. Fino a un certo punto, perché
proprio |’ origine assoluta, € cio che preoccupa e che preoccupera ancora alungo. Sin dalla sua apparizione
pubblica all’inizio dell’anno 2020 il discorso rispettivo ricorre a un quadro narrativo, o in atre parole: s
raccontano delle storie, cioe si producono racconti mitici. Unadi queste storie collegain modo eziologico

I” apparizione del coronavirus aun mercato nel cuore di Wuhan, in cui s vendono animali vivi. Per come
viene presentata, la narrazione tipo alude volentieri a consumo di animali vivi, e quindi anche aunaforma
di relazione “sporca’, e comunque pericolosa, tragli animali selvatici e gli umani (considerati ugualmente un

po’ selvaggi).


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/la-violenza-il-sacro-e-poi
https://test.doppiozero.com/michael-jakob

Lafocalizzazione sul contatto traumani e animali e di per sé un interrogativo piu che legittimo. Ai tempi del
coronavirus la domanda: “ Dobbiamo proprio nutrirci di pipistrelli?” assume pero una valenza speciae. |1
fatto che si tratti di pipistrelli non & un dato neutro. Anche se fino aoggi non s saseil passaggio
dall’animale all’ uomo sia dovuto a un contatto con pipistrelli o con serpenti (I’ altra*® spiegazione” fornitain
un primo tempo), la presenza del pipistrello (e della specie Rhinolophus) € comungue pitl che rilevante.
Tenendo presente la scaladel disgusto, il pipistrello appare da semprein cimaalla classifica degli animali piu
mostruosi. Vaaggiunta poi |’ esistenza di specie di pipistrelli vampiri (Desmodontini).

Che I’incontro tra questi animali e |’uomo siafonte di preoccupazione appare giain una delle celebri
acqueforti dei Caprichos di Goya: Il sonno della Ragione genera mostri. Qui i pipistrelli che svolazzano
intorno al pittore sognante sembrano rappresentare in modo emblematico I’ignoranza. Allaluce della nostra
ignoranza, che riguardal’ origine del nuovo virus e della sua possibile identificazione con i pipistrelli divorati
dacines ignoranti, lavisione di Goya permette anche una lettura attualizzata: attenzione, sembra suggerire il
Capricho, quando s identifica troppo velocemente qual cosa/qual cuno come fonte del male, attenzione anon
disseminare narrazioni di questo genere nel mondo, perché proprio tali “spiegazioni” possono essere la causa
di un pericolosissmo “sonno della Ragione”.

Viene in mente in questo contesto una grotta che si trova sull’ Isola Bella, cioe in uno dei luoghi turistici piu
visitati d’ Europa. Questa grotta e I’ habitat di una delle piu grandi colonie di pipistrelli non soltanto in Italia.
Visto chel’isola del lago Maggiore sta a neanche sessanta km da Milano e che il famoso “paziente 0" non si
€ mai trovato, sarebbe molto facile inventare un mito secondo il quale siano stati i pipistrelli lombardo-
pedemontani delle |sole Borromeo a trasmettere, come i loro lontani “cugini” di Wuhan, il coronavirus

all’ uomo.



Basta poco per infettare il mondo con storie che, una volta diffuse, non smettono di propagarsi. Nella
situazione odiernasi pud comunque osservare in modo esemplare come alla propagazione virale si aggiunga
quasi da subito quella narrativa. In un momento storico come questo, dove uno dei rari svaghi rimasti sembra
essere quello di raccontare attraverso ogni canale asettico — cioé quelli digitali — le nostre storie, anche questi
messaggi devono essere sottoposti a un controllo. Non a un controllo statale, ma a un auto-controllo. Visto
che|’infezione virale biologica general’ infezione digital-mitica occorre aogni costo rinforzare le nostre
difese ermeneutiche. La nuova mitologia che accompagnail disordine creato dal virus — forse necessaria—
cela anche pericoli notevoli. Ecco che con il coronavirus, e il modo in cui ha saputo modificare la nostra vita,
e ricomparso quasi subito ancheil “virus’ del nazionalismo. Sovranisti-populisti hanno chiesto la chiusura



delle frontiere dimenticando che il “nemico invisibile’ non rispettatali vincoli e separazioni. Quas da subito
il mito dellafortezza salvatrice ha generato dei “piccoli”: occorre (e sembraovvio) chiudere laregione, la
Citta, lacasa, la camera, le finestre. Larelazione mutata con I’ altro in generale ha portato a una divisione
sempre pit marcatatra“buoni” e “cattivi”.

Torniamo pero ala narrazione principale, quella che riguardal’ origine del coronavirus tout court. Mentre la
stampa USA continua aidentificareil covid-19 come il “virus cinese”, la stampa cinese lascia circolare una
leggenda strana che sottolinea, al contrario, I’ origine americana. Il virus sarebbe entrato in Cinagrazie aun
soldato americano che partecipo a meta ottobre ai Military World Games a Wuhan, un soldato che avrebbe
contratto il virus scappato dal centro medico-militare di Fort Detrick, nel Maryland, magari usando delle e-
cigarettes. L’interessante qui non il proliferare di questo miscuglio tra complottismo, propaganda e mera
idiozia, mail fatto che questo genere di miasma verbale contamini gran parte dei discorsi odierni.

Lare-mitizzazione sembra quindi occupare rapidamente tutti gli aspetti della vita. Pensiamo per esempio agli
ospedali-santuari e a loro personale, agli infermieri e medici (agiusto titolo) ‘beatificati’ dalla stampa, alla
necessitadi “ritirarsi” dal mondo e ad altri “sacrifici”, e allapresenza di profeti di ogni genere (vedi il super-
filantropo Bill Gates e la sua predizione dello stato attuale). Oppure alla dimensione mitica della nuova
temporalita all’ epoca del coronavirus, che oscillatral’ attesa apocalittica e il momento opportuno (il kairos),
invocato per prendere le decisioni giuste nell’ attimo giusto.






Confrontati con questa situazione e disponendo di tempo, mi pare proprio si imponga una lettura (o rilettura)
del capolavoro di René Girard, La violence et le sacré. Partendo dall’ analisi del sacrificio nelle societa
antiche, il filosofo francese, scomparso nel 2015, ha elaborato una potentissima teoria che verte sulla“crise
sacrificielle”, cioé quel tipo di emergenza che caratterizzala maggior parte dei conflitti che conosciamo.
Durante tali periodi, laviolenza cresce in modo smisurato e potra essere sconfitta soltanto grazie a una
vittima che concentra su di sé tutta la violenza disseminata nella societaintera. Girard analizza lafunzione
del capro espiatorio partendo da contesti antichi caratterizzati spesso dal miasma, cioé dall’infezione che
porto all’ espandersi di malattie contagiose. Egli si occupa anche del fatto che la violenza fisica vada sempre
di pari passo con altre forme di violenza, per esempio quellaverbale o istituzionale. Le rivolte recenti nelle
carceri italiane che hanno causato parecchi decess e ladiffusione “virale” dellaviolenza dei detenuti trovano
spiegazioni plausibili nellateoria girardiana. Un altro elemento che va sottolineato el fatto chelacris
definita da Girard tocchi sempre I’insieme dell’ ordine esistenziale e culturale di una societa. Quando
accadono eventi di questo genere, il corpo sociale nella suatotalita rimane ferito ed esposto avari tipi di
violenza, ameno fino a quando un meccanismo compensatorio non ristabilizzi |’ equilibrio perduto.

L e teorie girardiane non vanno applicate direttamente alla situazione odierna. Cio che le rende pero pertinenti
eil fatto chei fenomeni attuali riguardano ora contemporaneamente — e per la prima volta nella storia umana
in questo modo — il mondo intero. Noi tutti facciamo parte di un immenso laboratorio sociale, che esige non
soltanto delle risposte (fornite da specialisti e politici), maanche danoi tutti. Visto che la nostrareazione
consiste in gran parte nel raccontarei fatti del giorno, ogni nostra presa di posizione va ponderata, poiché le
nostre parole hanno una carica infettiva comparabile a quella del virus che ci attacca.

L’analisi di Girard, la suamaestria nel contestualizzare il presente in un contesto storico piu vasto, nonché
I’aver messo in luce il connubio trafenomeni biologici e retorici — tutto cio pud funzionare, in una situazione
difficile quale quella odierna, come un vaccino. Un vaccino che ci protegga dalla semplificazione,

dall’ identificazione troppo rapida di fonti, origini, colpevoli, cioe dalla produzione di violenzaverbae. In
questi momenti unalettura come quelladel testo di Girard non ci rende soltanto pit intelligenti (cio che
rappresenta una necessitd), ci permette anche di resistere e di sconfiggere quei meccanismi infettivi dovuti
non alla naturamaanoi stess.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




