DOPPIOZERO

L'empatia, nel bene e nel male

Mauro Portello
21 Aprile 2020

Pochi giorni primadell’infuriare del virusin Europa, ein Italiain particolare, avevo scritto un possibile
inizio di questo articolo e oranon posso fare ameno di riportarlo come una sorta di testimonianza fattuale di
un primache oggi forse non c’é piu. “Nell’ aria— dicevo — ¢’ € come un sentore di disgregazione, cresce

un’ allerta psicologica contro cio che separa, divide e allontana. Viene da alzare la voce per lanciare un
sincero ‘ Teniamoci stretti!’ per affrontare una sensazione forte di smarrimento, per un incombere di paure
generiche che s intersecano con quelle personali di ognuno di noi. Insomma: teniamoci stretti perché tutti
abbiamo bisogno di tutti. Per questo viene naturale riflettere sull’ empatia, sulla qualita che, nel bene e nel
male, ci tieneinsieme.” Eravamo intorno alafine di febbraio. E solo pochi giorni dopo I’ esplosione

dell’ epidemia, Mariangela Gualtieri in Nove marzo duemilaventi ci ha detto, con grandezza: “ci dovevamo
fermare. / Lo sapevamo. Lo sentivamo tutti / ch’eratroppo furioso / il nostro fare. Stare dentro le cose. / Tultti
fuori di noi.”

Quello che ora stiamo vivendo, che forse sara uno switch epocale, tocca anche Critica della ragione
empatica. Fenomenologia dell’ altruismo e della crudelta di Anna Donise (il Mulino, 2020, p. 303), un libro
in cui necessariamente manca un capitolo, probabilmente non secondario, che |’ autrice non poteva aver
scritto e nemmeno pensato, un capitolo dedicato appunto agli “uomini del coronavirus’ e a loro modo di
sperimentare I’ empatia. Manca cioé quell’ ulteriore riflessione che prima semplicemente non potevadarsi e
che solo ora, con la concretezza della*“ provain vivo”, come dicono i biologi, possiamo fare. Non spetta a me
riempire questo vuoto, di certo é pressoché impossibile leggere un libro sull’ empatia senza un incombente
retropensiero che I’ enorme realta di una moderna pandemiain corso giocoforzaimpone. E proprio per questo
Critica della ragione empatica assume, secondo me, un valore ancora piu pregnante nellamisurain cui ci
propone un pensiero ordinato e sedimentato con cui lanuova“tempesta’ si dovra misurare e verificare.
Quando sara finita “torneremo con una comprensione dilatata’, dice Mariangela Gualtieri, e in quel momento
forse si potra parlare anche di una nuova empatia.

Lo studio molto denso di Anna Donise, dopo una prima parte (Pensare |’empatia) in cui si da conto passo
passo delle progressioni €/o deviazioni dellariflessione teorica sviluppata — anche faticosamente — nel tempo,
si chiude con la seconda parte (Praticare |I’empatia) di “verifica’ dedicata alla connessione che I’ empatia pud
instaurare con la psicopatologia e la crudelta. L’ empatia, dice I’ autrice, non € una qualita transitoria“ perché
la capacitadi sentirel’altro e parte del nostro essere umani” e dunque non € una caratteristica che solo alcuni
individui hanno e non altri. L’ empatia siamo noi. Tutto comincia nel Settecento quando David Hume e Adam
Smith introducono il temadellasimpatia, I’analisi del quale, viaKant, giunge al primo Novecento quando la
riflessione di Theodor Lipps chiarisce che I’ empatia (Einfiihlung, “sentire” fuhlen, “dentro” ein, I’altro) “e
unafonte di conoscenza a pari della percezione sensibile”. Anche |’ empatia, come strumento di conoscenza,
avra, dunque, un suo modo di funzionare, una sua “ragion€’. E una critica della ragione empatica consentira
di comprendere che cosa mediante I’ empatia possiamo conoscere. Karl Jaspers, ad esempio, considerera

I’ empatia uno strumento della psicoterapia capace di “leggere” anchei silenzi e le cecitade pazienti. L’ etica


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/lempatia-nel-bene-e-nel-male
https://test.doppiozero.com/mauro-portello

stessa, |0 stadio piu generale dei doveri sociali, avra un’armain pit a sua disposizione, perché se “tutti i
livelli dell’empatia ci dicono qualcosa dell’ altro (e di noi stessi)” questo significa, conclude Donise, che “la
dimensione razionale e universalizzante propria dell’ etica non puo fare ameno di questa sorta di lente
d’ingrandimento o di zoom cognitivo che e’ empatia’ (p.13).



QUADERNI PER L’UNIVERSITA

STEFANO PASTA
Razzismi 2.0

Analisi socio-educativa dell’odio online

Scholé |




lo provo empatia quando condivido un’ emozione simile o uguale a quella che provano altre persone, come se
momentaneamente io fossi | atro. E una cosa che fa parte della vita quotidiana e mette in azione sia processi
cognitivi che affettivi; per provare empatia devo sapere e sentire. L’ empatia & “un nostro modo d’ essere, di
stare a mondo e di conoscerlo” non qualcosa che decidiamo di attivare o0 meno, dice Donise accogliendo il
pensiero di Theodor Lipps (p.147).

Per essere compresa |’ empatia va osservata nel suoi diversi piani come fossero gli strati di unatortain cui
ognhuno fa da base a, e determina quello successivo. C'é un’“empatiadi base” su cui poggia strutturalmente
I’empatia pitl “alta e spirituale”. E proprio questa “stratificazione dei vissuti empatici” che, secondo I’ autrice,
ci permette di individuare le diversitadel comportamento empatico.

Credo importante riassumere i punti essenziali dellateoria (perdonate se schematizzo e semplifico). La
“teoria della stratificazione” individua primail grado zero dell’ Unipatia, un “ sentire unico” vitale proprio di
tutti noi, inconscio e pulsionale, “che precede ladistinzione traio etu” (p.92), e poi cinque altri livelli: 1. 1
livello del Contagio emotivo o empatia fusionale, di unaimmersione involontaria, irrazionale e inconscia nel
corpo dell’ atro, di quando, ad esempio, proietto sull’ acrobata che sto guardando la mia sensazione di vuoto
allo stomaco che |ui probabilmente non prova. 2. 11 livello dell’ Empatia emotiva, di quando non ho un
“vissuto fusionale”’, ma“ sento la tristezza dell’ altro senza che questa diventi lamiatristezza’. 3. Il livello
dell’ Empatia immedesimativa, quello tipico dei bambini quando giocano a“facciamo cheio ero...”, es
mettono nel panni dell’ altro mantenendo pero chiarala consapevolezza di sé. 4. 11 livello dell’ Empatia
comprendente e narrativa, della capacitadi entrare nellavisione del mondo dell’ atro, con uno sforzo di
immaginazione come quando si leggono e s partecipa delle vicende e delle riflessioni di un personaggio di
un romanzo. 5. 1l livello della Smpatia che, tuttavia, e un “vissuto ibrido” come I’ Unipatia, poiché contiene
in sédtro, cioeé “lanostra capacita di prenderci curadegli altri, ma anche la nostra disponibilita afarlo”
(pp.139-141). Con lateoria della stratificazione, dice Donise, i0 posso dar conto di tutte le sfumature
empatiche e, nel momento in cui uno degli “strati” non funziona (ad esempio nelle patol ogie psichiche),
OSSO capire se e come intervenire per ripararlo, agendo sugli altri livelli, lavorando con le loro
interconnessioni.

Comunemente “essere empatici” € ritenuto un positivo aspetto di generosa (e generica) disponibilita verso gli
altri e soprattutto verso chi si trovain difficolta. Come seil contatto empatico fosse in sé garanzia di rispetto
e amore per il prossimo (un equivoco in cui lo stesso Barak Obama € caduto in un celebre discorso poco
primadi diventare presidente). Un pensiero, sottolinea Donise, spesso fatto proprio da diversi addetti ai
lavori. Mal’ empatia non necessariamente € altruista, né orientata all’ uguaglianzatra gli uomini. Al contrario,
proprio |’ empatia puod indurci a comportamenti di parte e puo anche diventare “ una preziosa alleata della
crudelta’. L’ empatia nel bene e nel male, appunto. Mi viene in mente la Casa di carta, nota serie TV
spagnola, in cui (episodio 13) il Professore, mente diabolica dellarapina, dice che per controllare e rendere
piu docili gli ostaggi, soprattutto quando saranno ormai innervositi dallatensione, la banda di rapinatori
dovrausare |I’empatia. Le funzioni empatiche, in quanto parti costitutive dell’ umano, non possono non
intervenire, ai vari livelli della stratificazione, in ogni contesto sociale, anche, ad esempio, in una comunita
criminale. Dietro agli stessi piccoli screzi quotidiani che ci capita di subire (su cui ragionavo tempo fain La
piccola cattiveria), ¢’ e sempre un sentire empatico che si orientaverso “il male”. L’ empatia, dice Donise —
riprendendo ancora Lipps—, € “un sentire la vitaintesa come attivita e forza nell’ oggetto o nell’ altro”, e

“un’ attivitaistintiva che non scelgo: se sono in platea e guardo i movimenti dell’ acrobata sul filo non posso
scegliere di non provareil vuoto allo stomaco e le vertigini, perché |’ attivazione e inconscia e immediata’
(p.214). Solo laragione pud fungere da “ correttivo dell’immediata rel azione empatica’.



https://www.doppiozero.com/ascolta/la-piccola-cattiveria
https://www.doppiozero.com/ascolta/la-piccola-cattiveria

C’ & un tema che non compare in Critica della ragione empatica: I’ empatia nel web. Un’ atra dimensione
delle relazioni umane che con I’ empatia non puo non avere a che fare e su cui penso andrebbe posta piu
enfasi. Su questo riflette Stefano Pastain Razzismi 2.0. Analisi socio-educativa dell’ odio online (Morcelliana,
2018) proponendo un vero progetto di “educazione al’ empatia’ come argine fondamentale all’ uso anti-etico
dellarete.

Il repentino riflettere sul senso di comunita che proviamo in questo momento di oppressione “globale”
causata dall’ epidemia, offriradi sicuro nuovi oggetti d’ analisi, sulle nuove possibilitarelazionali, revisioni
valoriali, un nuovo desiderare. Sara molto importante, ma sara anche uno spettacolo culturale bello perché
serviraanche a “tenerci stretti”.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




Anna Donise

(Critica
della r agione
emp atl( a

Fenomenologia dell’altruismo
e della crudelta




