
 

Judith Schalansky, Inventari, perdite e scoperte 
Luigi Grazioli
27 Aprile 2020

Sono giorni di perdite. Di perdite così grandi, che si accumulano come macerie alle nostre spalle, e come
macerie ingombrano anche il nostro sguardo sul futuro, tanto che ci sembra di non poter vedere o pensare
nient’altro. Ciascuno è impegnato a contare le proprie e quelle dei propri cari, della propria comunità, e solo
con difficoltà riesce ad alzare lo sguardo, a pensare a orizzonti più ampi, e quasi solo con spavento. Eppure
dovremmo essere abituati alla perdita. Viviamo da sempre di cose perdute, di quelle che sono state nostre o ci
hanno solo sfiorato, e di quelle che nemmeno immaginiamo che siano andate perse. Ancora macerie.
Montagne di macerie, e di storie. Interi continenti che galleggiano come isole in oceani sconosciuti. 

In giorni come quelli che stiamo vivendo ne ritornano a ondate, a volte con strazio o nostalgia, altre, poche,
con un sorriso. Molte sono cose e momenti che avevamo cancellato come di poco conto, niente su cui valesse
la pena soffermarsi, anche solo fantasie, progetti istantanei caduti immediatamente e che ora, taglienti, ne
trascinano con sé altri nel varco aperto, a seguirli, tanti, e di tutt’altra natura. E poi si pensa anche ai luoghi
dove avremmo voluto andare, o che solo hanno attirato la nostra curiosità per un attimo, a tutto quello che è
andato perso senza che ne avessimo mai sospettato l’esistenza. Ai mondi scomparsi di cui niente abbiamo
mai saputo.

È anche a questo che serve la letteratura. Ed è a momenti come quelli che stiamo vivendo che si rivolgeva,
certo senza un’intenzione consapevole (ma è appunto a questi momenti che la letteratura si rivolge: parole
affacciate sull’imprevedibile; parole che vengano buone per tempi e luoghi a cui non erano dirette), la
tedesca Judith Schalansky, classe 1980, scrivendo e progettando persino nella grafica, elegante quanto
funzionale al loro senso, i suoi libri, in particolare gli ultimi due tradotti, Atlante delle isole remote, del 2009
(trad. it. di Francesca Gabelli, Bompiani, 2013: che in realtà è il suo secondo, preceduto l’anno prima da
Fraktur mon Amour, un saggio sui caratteri gotici che ha vinto diversi premi dedicati al design) e Inventario
di alcune cose perdute (2018, trad. it. Flavia Pantanella, Nottetempo, 2020).

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/judith-schalansky-inventari-perdite-e-scoperte
https://test.doppiozero.com/luigi-grazioli




 

Ma già nel primo premiatissimo libro tradotto in italiano, Lo splendore casuale delle meduse (titolo originale
Der Hals der Giraffe, “Il collo della giraffa”, 2011, trad. it. Flavia Pantanella, Nottetempo, 2013), aveva una
forte incidenza la perdita, la cancellazione quasi, come se non fosse mai esistita (e come verrà più
esplicitamente detto in Inventario) della DDR, vista attraverso lo sguardo di un’insegnante di biologia in una
scuola superiore dell’estrema provincia del nord-est, che sta perdendo classi e studenti (la stessa provincia
che viene dettagliatamente descritta in “Il porto di Greifswald”, il nono racconto di Inventario, che la
narratrice, che vi è nata, ripercorre passo dopo passo alla ricerca non della propria origine ma del suo
riconoscimento, perché “La difficoltà non risiede nel trovare l’origine, ma piuttosto nel riconoscerla”).
L’insegnante registra i cambiamenti nella sua scuola, e nella sua vita, con sguardo distante, anaffettivo, che si
commuove a suo modo, asciutto, solo davanti alla natura, alle sue forme e alle sue leggi, dure, eleganti nella
loro necessità, amorali, ma oggettive: così sono e non c’è nient’altro da dire. Vede il mondo sotto una rigida
prospettiva di darwinismo sociale, ultramaterialistico, senza nessuna concessione al sentimento o alle
debolezze, ma come per difendersi da esse, per dimenticare o dare un senso accettabile anche alle proprie
perdite personali, agli abbandoni di cui è stata vittima o che lei stessa ha favorito se non proprio provocato,
una corazza che però alla fine si incrina.

 

Nelle Meduse, la sintassi è ridotta all’osso; nominale, appena possibile. Sincopata. Ritmica, immagino, in
tedesco; anche nella traduzione italiana, però. Che mi sembra ottima: nel senso che è ottimo l’italiano – che è
quanto di meglio chiedere a un traduttore. La focalizzazione è spesso, non sempre, interna, come una specie
di monologo interiore, non a flusso, ma come discorso indiretto libero, di solito, analitico come è la mente
della protagonista, di tono spregiudicato, quello che usa dire disincantato, lucido (la scienza lo permette: anzi,
lo esige!); sprezzante, di fatto. Quasi crudele.

La storia e la vita umana sono lette attraverso quella naturale e biologica, in chiave rigorosamente
evoluzionistica, con ovvio ridimensionamento della scala di importanza antropocentrica e dei nostri valori,
quali che siano, che da questa prospettiva telescopica tendono ad assomigliarsi, anche se non proprio del
tutto, visto che il recente passato, proprio e della propria ex nazione, la DDR, spesso affiora dolorosamente,
nonostante ogni strategia difensiva, e come metro di paragone rispetto al presente, migliorato solo in
apparenza, e di fatto peggiorato. La strategia difensiva la porta a chiudersi in se stessa e si traduce in
sostanziale assenza di empatia, a parte un episodio rivelatore verso una giovane allieva nel finale, ma non
insensibile nei confronti della bellezza, purché sia quella della natura e delle sue leggi (la simmetria delle
meduse), e non chieda di essere ricambiata, perché essa stessa in se stessa chiusa e appagata, e che quindi non
si traduce nella dialettica credito/debito. Un libro di impatto pari al suo rigore, di grande intensità. 

 





 

Già il libro precedente, Atlante, parlava di isole che ci sono e non ci sono, che sono state cercate e
abbandonate, o abitate e abbandonate a se stesse. Remote, nel senso non solo di lontane geograficamente, ma
soprattutto in quello di lontane, e a volte escluse, dalla memoria collettiva e persino dalle fantasie, che magari
hanno abitato per un po’, prima di sparire in apparenza per sempre. Perdute anch’esse insomma, ma che
Schalansky – innamorata delle cartine, degli atlanti e dei mappamondi, come tanti bambini del passato che
sognavano davanti alle illustrazioni e zone bianche, agli spazi vuoti e senza nomi o con nomi esotici e
sconosciuti di cui erano costellati –, scopre e nomina e studia, raccontandone poi la storia e le peculiarità,
magari integrate con dati di fantasia. Infatti anche per chi scrive, come per navigatori e scopritori,
l’attribuzione del nome è già l’inizio di una storia, e a volte di un mito, come se i luoghi non fossero solo
trovati, ma, appunto, inventati. “La cartografia dovrebbe essere annoverata finalmente tra i generi poetici e
l’atlante tra la bella letteratura.”

 

Guardando la cartina di un’isola in cui non c’erano né nome né scala né scritte, scrive l’autrice,
“improvvisamente mi fu chiaro che le isole altro non sono che piccoli continenti e che i continenti, a loro
volta, non sono altro che isole, molto, molto grandi”. Così per ognuna di quelle scelte redige una breve
scheda, di lunghezza che sia contenuta nella griglia di una singola pagina, se non proprio uguale, come lo
saranno i racconti di Inventario (16 pagine l’uno) che sintetizza una geografia e una storia che possono essere
sviluppate in epopee e monografie, e lette di seguito formano un’enciclopedia di mondi lontani e sognati, e a
volte tragicamente trovati. Come in un racconto di Borges, a cui i due libri della scrittrice tedesca devono non
poco, oltre che a Benjamin, Calvino, Perec, Sebald: niente di nuovo come riferimenti, ma rielaborati in modo
molto originale, come lo è il timbro della voce dell’autrice. 

E storie smarrite, mondi alternativi, memorie ritrovate o inventate sono i racconti di Inventario.

 

Le isole si rivelano luoghi perfetti “di proiezione per esperimenti utopici e paradisi terrestri”, ma allo stesso
tempo anche prigioni naturali, reclusioni, condanne all’esclusione e distopie reali, regimi efferati, tirannie,
consuetudini orribili, ritorni a stati ferini che l’umanità forse non ha mai conosciuto... e quindi come
involontari ideali esperimenti sulle dinamiche delle relazioni degli umani tra di loro e di tutti con l’ambiente,
con tutti i crismi della scienza prerelativistica, che separava nettamente esperimento e osservatore (chi ne
subiva gli effetti sulla propria pelle o se ne faceva promotore per la scienza contava zero). La fuga,
l’isolamento cercato, l’attrattiva per il “bel niente” di isole deserte, senza attrattiva o di quelle delle zone
artiche dove nemmeno i virus si direbbe che possano arrivare... “Può darsi che il paradiso sia un’isola. Lo è
anche l’inferno.” Ben poco però è attraente quanto l’inferno, perché “sono proprio gli avvenimenti terribili a
possedere il più grande potenziale narrativo e le isole sono il luogo perfetto dove ambientarli... È tipico di
questi racconti che verità e fantasia non siano più separabili: la realtà diventa finzione e la finzione si
realizza”.

 





 

Negli atlanti e nelle carte degli stati nazionali, queste isole sono “sospinte ai margini, con una scala tutta loro,
ma senza alcuna informazione sulla loro reale posizione. Queste isole diventano così le note a piè pagina
della terraferma, in un certo senso superflue, ma infinitamente più interessanti del poderoso corpus
continentale”. In fin dei conti sono come gli umili, gli sconfitti, i dimenticati, di cui la letteratura degli ultimi
due secoli si è fatta un dovere di recuperare e raccontare le storie, talvolta inventandole con una maggiore
verosimiglianza e verità di eventuali modelli e riferimenti reali. Vengono “salvate”. E salvati sono anche gli
oggetti dell’ultimo libro dell’autrice. Ogni isola e ogni oggetto diventano il centro del mondo, come lo è
ciascun punto della superficie di una sfera, e come lo è, o dovrebbe esserlo, per Canetti, ogni uomo, nessuno
escluso. 

 

Il discorso di Atlante sembra chiuso, come circoscritte sono le isole. Invece il primo racconto di Inventario di
alcune cose perdute inizia riprendendone il filo. Vi si parla infatti di Tuanaki, che diventa così la 51esima
isola, quella che non c’è più, un piccolo atollo una volta abitato e visitato da vari esploratori, che un bel
giorno sparisce inghiottito dall’oceano, forse per un maremoto che nessuno ha avvertito (come sta per essere
inghiottito il minuscolo atollo Takuu dell’Atlante, che gli abitanti non vogliono comunque abbandonare). Dei
missionari che lo cercano per la loro opera pia di conversione al vero dio non riescono a trovarlo, e nessuno
più lo cerca dopo di loro e presto viene dimenticato. Restano pochissimi documenti a loro volta persi in
qualche memoria o archivio. La scrittrice cerca di ricostruirne, e immaginarne, tracce e storia, per concludere
infine: “il mondo piange solo ciò che conosce e non immagina cosa abbia perduto con quella minuscola isola,
nonostante la forma sferica pari a quella della terra avrebbe permesso a quel luogo sperduto di esserne
l’ombelico, pur non essendo legato a essa dalle robuste scotte del commercio e delle guerre, bensì dal filo
sottilissimo e regolare di un sogno.” A cui aggiunge poi questa postilla, ancora con un’eco borgesiana:
“Perché il mito è la più alta di tutte le realtà, e la biblioteca, pensai per un momento, il vero teatro di ciò che
accade nel mondo.”

 

Il mito è, in un certo senso, la scienza delle lacune, il filo che cuce gli strappi e le slabbrature delle storie e
delle testimonianze, o gli orli di assenze solo accennate; e la biblioteca è il luogo dove di ogni cosa si può
trovare traccia, incluse le lacune e le cancellazioni che solo lì si palesano. 

Di cosa parlavano le decine e decine di libri scritti dal profeta Mani, tradotti in molte lingue e della gran parte
dei quali non ci è rimasto che il titolo? Che cosa resta dell’opera di Armand Schulthess, che un giorno si ritira
nella sua proprietà in montagna e dissemina casa alberi e muri di tabelle e libri e repertori della sua personale
reinterpretazione del mondo e del sapere? Che ne è dell’opera di Saffo che non ci è pervenuta? In che poesia,
in che contesto e quale senso avevano i versi sparsi e i frammenti affiorati nei luoghi più disparati, citati da
eruditi che non ne dicono altro? Che impatto hanno sulla fantasia e sulla vita della narratrice e come la
aiutano a parlare dei valori morali o della sessualità, la propria e di tutte coloro che nel cosiddetto saffismo
vengono classificate e imprigionate?

 



 

Che ne è di opere e figure di cui si è perso quasi tutto, se non il nome dubbio di uno studio sulla luna e
l’omaggio di un cratere che poi è finito per essere attribuito a un omonimo? E dei luoghi dell’infanzia, della
nazione in cui si è cresciuti, la DDR per Schalanski, con la sua organizzazione e i suoi modelli vita, che poi
da un giorno all’altro scompare e di cui pian piano vengono cancellate anche le tracce più significative, in
una guerra di distruzione, costruzione, nuova distruzione e altre ricostruzioni di simboli i cui significati
trasmigrano capovolti da un decennio all’altro? Come accade, per esempio per il suo Palazzo della
Repubblica di Berlino est, simbolo della nuova realtà della DDR, di cui parla il penultimo racconto, abbattuto
per ricostruire il precedente castello degli Hohenzollern,  a sua volta abbattuto come simbolo detestato di ciò
che la nuova repubblica voleva cancellare per costruire il suo mondo nuovo, a cui si intreccia anche la storia
personale della narratrice, il momento in cui anche la sua famiglia, per il tradimento del padre, si spezza e
viene demolita, come per molte cose della storia recente della Germania. Quanto incide questo sulla vita di
una bambina? Cosa resta dei luoghi e dei ricordi, forse falsi, dell’infanzia? È così importante decifrare la
verità, demistificare le illusioni? “In fin dei conti la demistificazione del mondo è una balla colossale. Il
pensiero magico di un bambino è più potente di ogni statistica, di ogni fatto empirico [...] Contro il mito non
si può che perdere. ... Che cos’è il desiderio, cosa la volontà, e cos’è solo una funzione fisiologica? Prendere
o lasciare? Diventare un contenitore. Rinunciare alle congetture, riconoscere l’esistenza di qualcosa di più
grande. Come la pietà. Come l’umiltà. Un’umiliazione assoluta.”

Sono tanti i fili che si intrecciano in questi dodici racconti, come le loro forme, i linguaggi usati e la rete delle
immagini costruita per ciascuno con grande coerenza, con quelle di derivazione scientifico-naturalistica a
prevalere, come in Lo splendore casuale delle meduse. 

 



Mentre i precedenti libri si caratterizzavano per una spiccata e molto rigorosa unitarietà di stile, questo lo
varia da un racconto all’altro, trovando nel tono complessivo del discorso, distaccato ma mai cinico, e spesso
anzi ironico, più tra le righe che in modo esplicito, la sua coerenza e compattezza, la cui cura è segnalata
anche dall’uguale lunghezza di ciascuno, 16 pagine, come la descrizione delle isole nel precedente libro era
contenuta sempre in una pagina. Per ogni racconto l’autrice trova la voce più “naturalmente” adeguata (anche
se a volte con un po’ di manierismo compiaciuto della propria bravura) e soprattutto una forma che si rifà a
modelli canonici ma sempre riprendendoli con sottili innovazioni e spesso passando senza soluzione di
continuità dall’uno all’altro all’interno di ogni singolo testo: dal racconto realistico a quello fantastico, dal
resoconto quasi documentaristico al saggio storico o artistico, alle memorie personali e famigliari.

L’inventario del titolo è anche quello delle immagini, degli stili, delle forme culturali, come i disegni delle
forme naturali scandivano la narrazione nel romanzo delle meduse. Nella parola inventario c’è invenzione,
inventare. La radice è la stessa, in fondo anche il significato e le azioni che essa comporta: trovare, assegnare
un luogo, dare una collocazione, colmare le lacune, cucire gli strappi, creare una serie, una storia in cui
inserire ciò che si è trovato, un senso per la cosa e per la ricerca e il ritrovamento che ne è conseguito. Più o
meno quello che ci tocca fare quotidianamente e che ci toccherà ancora di più, quando sarà alla vita che
dovremo assegnare nuovi termini, in nuove mappe e storie da raccontare che sperabilmente non siano ancora
le stesse di prima, tutte uguali, dette allo stesso modo, con le identiche parole prosciugate, come prima, come
ora. Libri come questi mi sembrano un ottimo aiuto per aiutarci a farlo.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



