
 

Quale etica per l'emergenza 
Francesca Rigotti
28 Aprile 2020

Due modeste proposte: tra intenzione e previsione

 

Per risolvere della sovrappopolazione nella cattolica Irlanda lo scrittore satirico Jonathan Swift, in un
opuscolo del 1729 dal titolo Una modesta proposta, propose di trasformare il problema nella sua soluzione:
ingrassare i bambini poveri e venderli come cibo ai proprietari terrieri. In un recente romanzo altrettanto
satirico e pure distopico (Rossa, La nave di Teseo 2019) la scrittrice e illustratrice Chiara Rapaccini espone la
soluzione immaginata dagli anziani di un paese in cui si è verificata una catastrofe atomica: succhiare il
sangue dei bambini per garantire la propria sopravvivenza. Ora, non stiamo uccidendo intenzionalmente
bambini per guadagnarci su e nemmeno per garantire la sopravvivenza degli anziani; stiamo però sia
pregiudicando il presente sia ipotecando il futuro delle giovani generazioni, questo sì, con il lasciar loro in
eredità indebitamento e disoccupazione. Che è un male, ci raccontiamo, ma aggiungiamo, per consolarci e
giustificarci, un male minore.

 

Lo spirito delle decisioni e la disputa filosofica

 

«È così. È necessario che sia così. È giusto che sia così. Non può essere che così. » Dobbiamo stare a casa. In
situazioni straordinarie è giusto prendere decisioni straordinarie. È giusto che nel caso dell'epidemia da
Corona Virus vengano prese dai governanti decisioni drastiche che impongono restrizioni, cancellazione di
molti diritti e anche danni, ai cittadini. Quelle e questi sono, ripeto, il «male minore», da incassare e
sopportare affinché non prevalga il «male maggiore». 

Queste e simili frasi si sentono ovunque (nelle nostre conversazioni a distanza, ovviamente). E più le regole
sono rigide e più la gente sembra aderirvi ciecamente, come se cercasse di convincersi che l'uva è acerba solo
perché non arriva a coglierla, come se volesse a tutti costi, e che costi, «farsene una ragione». In teoria poi ci
si dovrebbe sacrificare spontaneamente per il «bene comune», come si dice pomposamente, ma dal momento
che non tutti i cittadini sono dotati di spiccato senso civico si impongono regole draconiane, fatte rispettare
da sceriffi improvvisati o ufficialmente delegati a farlo. Tali regole sopprimono infatti diritti che credevamo
inalienabili e portano conseguenze di vario genere: leggère (non poter andare a ballare, al ristorante o allo
stadio), gravi (non potersi spostare se non per stretti motivi di lavoro, per chi può lavorare), gravissime
(vedersi negato il diritto al lavoro e al guadagno o, male minore, dover lavorare da casa, con intorno i
bambini cui viene negato di fatto il diritto all'istruzione, alla socialità e al gioco). 

 

Ora, in base a quale tipo di etica, ci si potrebbe chiedere, si giustificano questi provvedimenti?  Qualche
giorno, il 23 aprile, fa è uscito su doppiozero, un articolo di Simone D'Alessandro che offre della

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/quale-etica-per-lemergenza
https://test.doppiozero.com/francesca-rigotti
https://www.doppiozero.com/materiali/svezia-e-corea-due-modelli


motivazione etica delle decisioni politiche una visione diversa e opposta alla mia. Questo non ha niente a che
fare con il modello svedese presentato da D'Alessandro e che anzi attrae per vari motivi.

D'Alessandro ritiene che la scelta della chiusura totale (lockdown) praticata dapprima da Italia, Spagna e
Grecia, e successivamente da Francia, Danimarca, Norvegia e Finlandia sia stata ispirata da un approccio
morale deontologico universalista di tipo kantiano, in sintonia con i riferimenti etici, valoriali e culturali di
quei paesi. La mia idea è invece che questi paesi, che hanno adottato la linea del rigore, hanno agito
ispirandosi a un'etica di origine cristiana che definirei opportunista in luogo di universalista: si tratta della
dottrina del duplice effetto, nella quale i danni cosiddetti collaterali (privazione dei diritti di libertà, del
lavoro, dell'istruzione etc.) vanno incassati in quanto effetto non dell'intenzione diretta, riservata alle misure
contro l'epidemia, ma di una previsione (o intenzione obliqua) di conseguenze indesiderabili ma comunque
necessarie. La dissonanza di opinioni è in ogni caso interessante e rende atto dello spirito di apertura di
Doppiozero. Inoltre penso che sia un tema importante quello delle ragioni e dei motivi etico-filosofici che
portano alle decisioni politiche, spesso non presi in considerazione, ma presenti eccome. 

 

Un'etica per prendere decisioni

 

Non intendo qui discutere il contenuto delle regole e nemmeno la loro efficacia sugli unici due piani che
sembrano interessare i governanti, ovvero sanità ed economia. Intendo invece affrontare la tematica dal punto
di vista etico-filosofico, chiedendomi in base a quali argomenti e princìpi è, o dovrebbe essere, giustificata
l'emissione di regole da parte dei governanti e l'adesione e il rispetto delle stesse da parte dei cittadini (e dei
governanti in quanto anche cittadini). Proprio perché sono regole straordinarie comminate per situazioni
straordinarie, e che sospendono principi democratici e articoli delle costituzioni democratiche, che non è cosa
di poco conto.

Anticipo qui la risposta che discuterò successivamente in maniera concisa: chi enuncia e chi approva le
nuove regole lo fa in ossequio a un mix di principi etici: la teoria del male minore; la dottrina del duplice
effetto; e l’utilitarismo.

 





 

Dottrine del male minore, del duplice effetto e dell'utilitarismo

 

La prima ritiene eticamente lecito infliggere un male ritenuto minore (per es. quelli che in guerra si chiamano
pudicamente gli effetti collaterali, ovvero le morti di civili) per proteggere da un male maggiore e
raggiungere il bene (in guerra la sconfitta del nemico, in sanità la cura per la malattia).

La seconda introduce il dilemma etico tra intendere e prevedere, definito come tale per la prima volta da
Tommaso d'Aquino e ben accolto dalla Chiesa, teso a illustrare un (forse il) modo di procedere tipico della
medicina e della guerra; vi si distingue tra intenzione diretta (salvare molte vite umane nella guerra contro il
nemico, militare o virologico), e previsione o intenzione obliqua (danneggiare altre – poche, tante, tantissime
– persone in maniera leggera, grave, gravissima, secondo la precedente classificazione). Il rapporto è
adeguato? La perdita dei diritti civili garantiti dalle Costituzioni dei vari paesi per alcuni cittadini, non per
tutti, il venir meno per moltissime persone della possibilità di lavorare e guadagnare, la gravissima lesione
dei diritti dell'infanzia, sono restrizioni adeguate alla salvezza di un numero impreciso di vite umane?  Questo
complesso armamentario argomentativo è esaminato, per epoche pre-Covid 19, in un testo importante,
interessante e pure divertente, recensito da Michela dell'Aglio nel 2015: Uccideresti l'uomo grasso? Il
dilemma etico del male minore di David Edmonds, Raffaello Cortina Editore, Milano 2014.

 

La terza componente del mix, cui alternatamente si ricorre, è l'utilitarismo – o consequenzialismo, come lo
definì in maniera spregiativa la sua accanita avversaria G.E.M. Anscombe. Si tratta della dottrina etica che
giustifica un'azione in funzione di quanto piacere produce e quanto male evita. Chi ha emesso e emette regole
fortemente costrittive con valore coercitivo ritiene evidentemente che la sofferenza delle morti sia superiore
alle sofferenze inflitte alla popolazione non colpita.  Tutte e tre le dottrine etiche (male minore, DDE e
utilitarismo) sono di facile comprensione ed esercitano una forte attrattiva sulle persone, qualora abbiano la
possibilità di rifletterci sopra. 

 

La posizione deontologica 

 

Non altrettanto facile da comprendere e mettere in pratica è la posizione alternativa più qualificata; intendo
l'etica deontologica che afferma che certe cose non si devono fare e basta perché non sono giuste,
indipendentemente dal fine, che può essere anche nobile. Per esempio non si possono torturare poche persone
neanche per salvare molte vite (vedi il caso della bomba posta dal terrorista che esploderà facendo una strage
se non riusciremo a estorcere all'uomo le informazioni necessarie per disinnescarla).

Deontologica è la dottrina etica di Kant: le persone non devono mai essere trattate come mezzo per qualche
altro fine o, in altra formulazione, dobbiamo sempre trattare gli altri mai come un mero mezzo per un fine ma
sempre nello stesso tempo come un fine. Trattare ogni uomo come un fine, non trattare alcuni uomini come
mezzi.  

Il che conduce all'ultimo dei temi qui concisamente affrontati, che è quello della giustizia nella sua
definizione più ampia, ovvero come eguaglianza davanti alla legge.

 

https://www.doppiozero.com/materiali/teorie/uccideresti-luomo-grasso


Nel caso dell'epidemia di Covid 19 la legge non è e non è stata uguale per tutti. La società è infatti stata
divisa in due parti, in base al criterio del male minore: chi deve «stare a casa», magari, detto con ipocrita
espressione paternalista, «per il suo bene», un bene che evidentemente chi decide conosce meglio della
persona oggetto della presunta benevolenza; e chi può stare fuori e incontrare altre persone, agire, lavorare
(troppo talvolta, come succede ai fattorini delle ditte addetti alle consegne, che per una paga miserabile
corrono su e giù a consegnare merce che le persone acquistano online perché non possono andare nei negozi,
che tanto sono chiusi, mentre le compagnie di distribuzione e vendita online ingrassano a dismisura: Amazon
ha aumentato i suoi introiti del 24% grazie al Covid, portando il patrimonio personale del suo proprietario
Jeff Bezos a 139 miliardi di dollari). Ripartizioni simili riguardano il lavoro dipendente (garantito, più o
meno) da una parte e il lavoro indipendente e non garantito dall'altra. 

 

E teoria della giustizia

 

Un'altra etica deontologica pensata in epoca contemporanea è la teoria della giustizia di John Rawls. Nella
sua dottrina della giustizia come equità il bene non viene definito indipendentemente dal giusto, né il giusto è
interpretato come massimizzazione del bene. Anche perché le concezioni del bene (o «male minore»)
differiscono tra di loro ed è preferibile che sia così, mentre è opportuno che il giusto, cui spetta la priorità, sia
stabilito come giuridicamente vincolante per tutti. Oltre a ciò uno dei punti chiave dell'etica deontologica
rawlsiana della giustizia è il principio di eguaglianza, che afferma che la disuguaglianza è ammissibile solo e
esclusivamente se va a vantaggio dei meno avvantaggiati. Ma questo non è certo il caso dei tempi del
Coronavirus, dove vediamo realizzato il cosiddetto effetto San Matteo (dal versetto evangelico Mt. 25, 29:
«A chi ha sarà dato e sarà nell'abbondanza, e a chi non ha sarà tolto anche quello che ha») che vale non
soltanto nel caso delle ricchezze ma anche nel caso dell'uso delle risorse elettroniche e in molti altri ambiti.
Rimanendo nel nostro, le pratiche di privazione del diritto al lavoro e al guadagno soltanto per alcune
persone, insieme al danno per l'economia generale nel suo complesso, portano perdite soprattutto ai più
poveri e marginali, violando il principio di giustizia rawlsiano.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://www.eticaeconomia.it/la-pandemia-non-e-uguale-per-tutti-covid19-e-disuguaglianze/
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





