DOPPIOZERO

Per un nuovo ‘illuminismo digitale’ : pensare|
media ogg

Federica Buongiorno
3 Maggio 2020

Sybille Krémer etrai pit noti filosofi dei media e della conoscenza tedeschi. Dal 1989 a 2018 ha occupato
la cattedra di Filosofiateoretica presso la Freie Universitét di Berlino. Un elenco completo delle sue
pubblicazioni e ulteriori informazioni sulla suaricerca sono disponibili sul suo sito personale.

In occasione della pubblicazione in traduzione italiana (2020) del suo libro del 2008, Piccola metafisica della
medialita. Medium, messaggero, trasmissione gia tradotto in giapponese ein inglese (tr. acuradi F.
Buongiorno, Edizioni di Storia e Letteratura, Roma 2020) , Sybille Kramer ripercorre in questa intervista
alcuni temi fondamentali della sua proposta filosofica. |1 percorso delineato culmina nella proposta di un
lavoro filosofico comune per un nuovo ‘illuminismo digitale’ che, senza dimenticare la natura ambivalente
dei media, permettala maturazione di una coscienza critica diffusa che sappia riconoscere e assumere tale
ambivalenza e sfruttarla nella costruzione di buone pratiche sociali, culturali e politiche.

Partiamo da una domanda di contesto. Alcune delle tesi centrali del tuo libro, Piccola metafisicadella
medialita, appena uscito initaliano per le Edizioni di Soria e Letteratura, sono particolarmente forti,
soprattutto in un contesto filosofico-culturale come quello italiano, che non gode di una tradizione
altrettanto solida quanto quella tedesca nell’ ambito degli studi culturali eil cui dibattito filosofico-
accademico ha a lungo ignorato o sottovalutato — per lo piu —le questioni legate alla cultura materiale e
mediale. Negli ultimi anni questa impostazione ha iniziato a modificarsi, eppure Friedrich Kittler resta
ancora un autore Sconosciuto ai piul e la proposta di costruire una via d' accesso “ metafisica” alla filosofia
dei media puo suonare allarmante in un contesto che ha recepito fortemente la decostruzione e la critica alla
metafisica heideggeriana. Puoi specificare ulteriormente il senso in cui impieghi il concetto e il paradigma
di “ metafisica” nel contesto mediale?

Quello che propongo nel libro e un capovolgimento filosofico-media e della figura della metafisica
tradizionale. Da Platonein poi si & tramandata una figura fondamental e della metafisica: cio che esiste
realmente ed essenzialmente si trova dietro cio che appare, sottratto al mondo del percepibile. Questa
posizione si e unita, per lo piu, a un gesto ermeneutico: lasensibilitd, anche la materialita di cio che st mostra
come fenomeno deve essere superatain funzione di un senso nascosto ale sue spalle e spesso inteso come
immateriale. Secondo questo principio teorico, il senso deve essere depurato dalle scorie della sensibilita. Se
pero applichiamo, atitolo di prova, questafiguraa media, s produce un capovolgimento per meradicale e
interessante. Nell’ uso privo di interferenze, i media tendono a dissolvere e arendere invisibile laloro propria
materialita e corporeitain funzione del senso e dei contenuti comunicati attraverso di essi. Se, quindi,
riflettendo sui media pratichiamo un gesto metafisico, Si viene a produrre un rovesciamento ironico del
principio metafisico: dietro a contenuto mediale palese, infatti, possono essere portate alla luce la materialita
e tecnicita nascoste del medial Comprendereil gesto metafisico della miafilosofia dei media, dunque,


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/per-un-nuovo-illuminismo-digitale-pensare-i-media-oggi
https://test.doppiozero.com/per-un-nuovo-illuminismo-digitale-pensare-i-media-oggi
https://test.doppiozero.com/federica-buongiorno
https://sybillekraemer.de/

significariconoscere I’ ironia consistente nel fatto che I’ elemento nascosto nell’ avvenimento mediale é quella
materialita, quellatecnicita che nella metafisica tradizional e € stata dissolta ontol ogicamente e che viene
riscoperta, appunto, proprio mediante una riflessione filosofico-mediale di stampo metafisico!

Sono passati pit di dieci anni dalla prima pubblicazione in tedesco (2008): nell’ ultimo decennio i temi al
centro del libro sono letteralmente esplosi, basti pensare all’ enorme espansione delle forme di
comunicazione digitale e online. Mi ha colpito osservare comei “ contesti di trasmissione” (
Ubertragunsverhéltnisse) che analizzi nel testo (traduttore, virus, denaro, psicoanalista, testimone) abbiano
trovato una loro corrispondenza nel contesto informatico. Esistono ormai strumenti di traduzione online,
virusinformatici, monete ‘digitali’ (pensiamo al fenomeno bitcoin), corsi motivazionali e para-terapeutici
online, nonché una forma pit 0 meno manifesta e ubiqua di ‘testimonianza generalizzata’ tramite le
diffusissime forme di video-sorveglianza e visual capture. Come interpreti queste acquisizioni attuali alla
luce delle tesi sostenute nel 2008 e quali aspetti del testo ritieni piu utili (o pit datati) per I’ interpretazione
odierna?

Dapprima, un’ osservazione: attualmente stiamo vivendo la pandemia del Coronavirus, causata da una
trasmissione mediante virus, che —in un apposito capitolo del libro — ho discusso come esempio dellafigura
trasmittente del contagio. In questo caso non si tratta di fenomeni digitali, sebbeneil virusinformatico el
virus biologico presentino dei tratti in comune quanto allaloro forza distruttiva. Tuttavia, lacris del
Coronavirus ci insegna che I’ ipostatizzazione del digitale si frantuma nella materialita della catena creaturale
del vivente e, pertanto, non dovremmo dimenticare che lanostra vitas svolge analogamente secondo nascita,
malattia e morte.

Nondimeno, la trasmissione infettiva mediante virus ha dei punti di contatto con la sferainformaticae
digitale: i virus s trasmette mediante un processo che ho definito di “riscrittura’. | virus, pero, non vivono e
non crescono: si servono del meccanismo riproduttivo della cellula ospite ai fini della propriariproduzione. Il
materiale genetico della cellula ospite viene ri-codificato nel DNA/RNA del virus e, aquel punto,
cominciano i process di replicazione, trascrizione e traslazione ai fini dell’ auto-accrescimento.

Ci s mostra cosl, nelle circostanze tragiche e distruttive di una pandemialetale, laforza che puo in generale
animarei process di trasmissione. Unaforza che in molte teorie dei media moderne viene sottoval utata, nella
misurain cui in tali teorie — per esempio in Friedrich Kittler ein Marshall McL uhan — contano come genuine
soprattutto istanze creatrici e produttive, mentre processi come la trasmissione, la connessione, la
mediazione, la traduzione — che pure costituiscono il terreno fertile della cultura— trovano poco spazio.

Matorniamo alla domanda fondamentale circail rapporto tragli sviluppi tecnologici presenti e il mio libro.
Non avrebbe dovuto sorprendermi, eppure mi ha colto di sorpresa: quasi tutte le forme di trasmissione che ho
analizzato nel libro hanno, oggi, una corrispondenzain fenomeni digitali che si diffondono
esponenzialmente. E questo vale anche per il principio secondo cui i media, in assenza di disturbi, rendono
invisibile laloro materialitd, nascondendosi dietro al contenuto che presentano. Pensiamo, ad esempio,
al’Intelligenza Artificiale, che al momento fa parlare di sé per o sviluppo di algoritmi di apprendimento:
non si tratta tanto degli evidenti, spettacolari successi nella vittoria a scacchi, a Go e a poker, bensi del fatto
che, di passata, I’ Intelligenza Artificiale e entrata nella quotidianita— negli strumenti di assistenzaalla
traduzione, nelle prenotazioni di voli, nei filtri spam, nel riconoscimento facciale per |o sblocco degli
smartphone, ma anche nella produzione industriale 4.0, nella gestione delle finanze, dell’ amministrazione,
del turismo etc. L’intelligenza artificiale, in unione con i procedimenti dei Big Data, € unatecnologia
integrata ed estremamente efficace — ma per nullavisibile e attiva ‘ sullo sfondo’.

Questo mimetizzarsi dellatecnologia produce un problema: dietro o schermo che usiamo ogni giorno si
dispiega rizomaticamente unarete di azione, di forza e di potere costituita da protocolli, software e macchine
interagenti, che gli utilizzatori degli schermi non vedono e non controllano piu.



Nel libro ricorri all’ esempio della cartografia come banco di prova della tua proposta teorica. Mi sembra
che un aspetto in particolare sia, qui, estremamente interessante (tu stessa lo enfatizzi nel libro): quello
dell’indessicalita della mappe/carte. Puo usare una mappa soltanto colui che sappia localizzarsi al suo
interno, in un peculiare movimento di disembodiment e ri-embodiment che €, in particolare, tipico dei
fenomeni digitali. Anche tu accenni a queste implicazioni ‘ipermoderne’, sulle quali vorrei ulteriormente
sollecitarti: nell’ uso, ad esempio, di Google Maps (come di tutti i fenomeni di realta aumentata) il tratto
dell’indessicalita assume proporzoni inaudite. Samo non solo contemporaneamente ma anche
interattivamente all’ interno della mappa virtuale e dello spazio fisico percorso: i duelivelli si integrano
costantemente sullo schermo dello smartphone. Sotto questo punto di vista, I’idea (lungamente sostenuta)
che la medialita digitale costituisca per o pit un fenomeno della smaterializzazione e della disincarnazione
sta conoscendo una decisa revisione in favore di approcci piu integrati e complessi: non ti sembra, anz, che
Si proceda verso unari-centralizzazione del “ corpo” e delle sue funzioni, sebbene “ aumentate”
digitalmente?

Nell’evento mediae il rapporto tra materialita e de-materializzazione, tra sensibilita e de-sensibilizzazione e
dato in unareciprocita ambigua. La poesialetta come testo va distinta dal singolo esemplare stampato, perché
i testi sono implementabili infinite volte: possono essere detti, scritti, letti, ascoltati o percepiti nella scrittura
Braille. In questaindifferenza mediale risiede unaformadi dematerializzazione e disincarnazione. Al tempo
stesso e pero chiaro: cio che una poesia é come genere testuale s mostra nella suaimmagine scritta, che va
subito distinta, ad esempio, dalla prosa mediante il ritorno a capo. Ma questo carattere d immagine scritturale
non & semplicementeiil testo, quanto la suatrama, il suo ‘modello di tessitura’, la corporeita del testo, che &
un attributo percepibile e costituisce la specificitadi un testo. Un testo che non fosse incarnato materialmente
in unatraccia percepibile non sarebbe un testo. La questione di come la materialitd, la corporeitaela
sensibilitasi connettono nella sferadigitale, percio, e senz’ altro pitu complessa che nell’ esempio del testo, ma
si da sempre come rapporto di tensione.

Comincia con la dipendenza dallafisicadel flusso di corrente, prosegue con i programmi e gli algoritmi, che
sono scritti, quindi costruiti, implicai milioni di trainingdata annotati, che vanno forniti ai sistemi di
Intelligenza Artificiale auto-apprendenti, comprende I’ indessicalita della realta aumentata e di tutti i sistemi

di navigazione e prosegue nelle interfacce che — come lo smartphone nella mano, come un portabile
indossato o un chip impiantato — conducono letteralmente dal nostro corpo fisico a corpo vivente. Tultti i
media presentificano cio che e distante e anche il medium del digitale € una strategia del rendere percepibile
cio che e sottratto, lontano, invisibile. Che i dati condensino qualcosa che gli uomini possono percepire come
unacosa o un evento eillustrato gia dalla carta nel senso tradizionale: come cosa 0 oggetto, la cartanon é
semplicemente la raffigurazione rimpicciolitadi unaregione, ma e la visualizzazione del sapere intorno auna
regione. Le carte moderne non incarnano semplicemente dei paesaggi, bensi strutture del sapere intorno a
regioni geografiche. Se il progresso della civilizzazione consiste sempre anche nell’ incorporare cio che €
assente e invisibile nella prossimita di azioni corporee, nel farne un elemento costitutivo di pratiche culturali,
alloraladigitalizzazione contribuisce a cio in misura eccezionale: tutto cio che puo essere trasformato in una
struttura di dati, puo essere incarnato e visualizzato — con I’ aiuto di interfacce — nella prossimita (anche
corporea) dei riceventi. Tuttavia, va osservato che la digitalizzazione non € vincolataa computer, anche sela
suaimpressionante ascesa nel mondo della vita @ avvenutain connessione con esso. Gial’ afabeto, come
pure il nostro linguaggio numerico decimale, incarna sistemi digitali: digitalizzare significa scomporre un
continuo in elementi singoli, che possono poi essere ricomposti in maniera cifrata e arbitraria, dunque
relativamente volontaria. Le forme germinali del digitale si trovano gia nello spazio testual e alfanumerico.
Percio non stupisce che molti principi del lavoro testuale erudito — pensiamo alle enciclopedie, ai vocabolari,
ai lessici 0 alle catalogazioni bibliotecarie, ai cataloghi di opere e ai manuali — anticipino e giaincarnino,
come formasimbolica, il ‘principio del database’. L’ alfabeto serve, cosi, come un registro d ordine che
permette |’ ordinamento perspicuo di grandi volumi testuali, rendendoli accostabili e accessibili.



In anni passati hai ampiamente studiato il fenomeno del formalismo e del simbolismo non solo nel
linguaggio matematico ma, piu in generale, come schema di approccio alla medialita. Che analogie e
sviluppi possibili intravedi in rapporto al linguaggio algoritmico, decisivo per il funzionamento dei media
informatici, che hanno ormai colonizzato la vita quotidiana di gran parte della popolazione mondiale?
Samo di fronte a una seconda svolta, dopo quella della traduzione e reversibilita tra linguaggio geometrico
e linguaggio algebrico?

Proprio tragli scienziati umanisti vi € un pregiudizio quasi inestirpabile nei confronti della formalizzazione:
quello secondo cui s tratterebbe di un processo di totale de-sensibilizzazione. Eppure, in nessun altro
contesto si deve considerare in maniera altrettanto precisa e dettagliata I’ aspetto dei segni, nessun’ altra
attivita s muove cosli tanto nellaregione dell’ intuibile, quanto I’ operare formale. La trattazione formale
mediante segni implica che cio che —in manierainformale — risultaincomprensibile, complesso e sottratto,
venga reso accessibile, dominabile, controllabile, operabile mediante la formalizzazione. L’ introduzione del
calcolo scritto con i numeri decimali aoperadell’ erudito islamico Al Chwarizmi (attorno all’800), al cui
nome proprio risaleil concetto di ‘agoritmo’, ne & un esempio. L’ aritmetica dei calcoli complessi —
dapprima accessibile solo ai matematici di talento — diventa un sapere scolastico passibile di insegnamento e
di apprendimento. L’ algoritmo, compreso come una regola della manipolazione segnica nellaquale
prescindiamo dal significato dei segni, produce una popolarizzazione — se non una democratizzazione — del
sapere. Oppure, pensiamo al’ introduzione dell’ algebra simbolica (atb = b+a), con laquale le regole di
soluzione delle equazioni si sono potute annotare in modo universalmente valido e appropriato, in modo tale
chel’algebranon é rimastail sapere occulto e privilegiato di una‘ars magna et occulta’. Nel calcolo scritto,
come anche nell’ algebrasillabale, si trattadi collettivizzare delle componenti di sapere e renderle
indipendenti dall’ interpretazione. Non dobbiamo sapere cosa significalo zero (‘0’), per poter contare con
ess0. Il nostro ‘ spirito’, la nostra civilizzazione procede in quanto estendiamo i domini nei quali possiamo
svolgere compiti complessi in modo quasi in-sensibile, privo di spirito. Abbiamo sviluppato il ‘computer in
noi’ molto tempo primadel computer come macchinafisica. In origine, gli algoritmi erano regole applicate
dagli uomini, che collettivizzano un knowing-how cognitivo e rendono dei procedimenti di pensiero
trasparenti e dominabili.



Piccola metafisica
della medialita

Medium, messaggero, trasmissione

Tuttavia, nel corso delladigitalizzazione e quindi di quegli algoritmi che vengono implementati nella cornice
dell’ Intelligenza Artificiale e dei metodi del deep learning, qualcosa di fondamentale cambia. Questi
algoritmi imparano e ottimizzano il loro funzionamento in quanto vengono loro presentati enormi quantita di
dati come materiale d apprendimento. Cosi, cio che I’ algoritmo addestrato effettivamente adatta ed esegue €
gualcosa che per il suo sviluppatore non € piu trasparente, ma resta piuttosto una scatola nera (black box). Se,
quindi, i dati d’ apprendimento offerti contengono discriminazioni implicite, queste verranno sicuramente alla
luce nelle operazioni e nelle decisioni dell’ algoritmo. Ma supponiamo che qualche elemento di questo
algoritmo vengarriscritto o cancellato: in questo caso, agli stess costruttori e programmatori mancala
trasparenza su come sia costituito, nei suoi singoli elementi, il circuito di funzionamento dell’ algoritmo
addestrato.



Vediamo cosi che la promessa di trasparenza e di controllo, originariamente connessa al’ algoritmizzazione,
si rovescia nel suo opposto, nell’ opacita dell’ elemento algoritmico e nella perdita di controllo.

La domanda precedente mi induce a una riflessione ulteriore: nello stesso anno in cui usciva in tedesco il tuo
libro (2008), Chris Anderson pubblicava su “ Wired” il suo famoso articolo The End of Theory, in cui
sosteneva che il metodo di elaborazione dei dati avrebbe reso la “ teoria” superflua, ossia avrebbe permesso
di descrivere in modo completo pressoché ogni fenomeno, rendendo superflua I’ inter pretazione. Secondo te €
possibile (e sensato) distinguere, oggi, tra codice e linguaggio? Penso ancora, naturalmente, all’ esplosione
dell’informatica e alla sua ubiquita, dunque ancora al problema degli algoritmi. Una certa tendenza nella
scienza cognitiva ha, com’ é noto, posto una sostanziale analogia tra uomo, o meglio cervello, e macchina, o
meglio computer: € ancora sensato e possibile distinguere — direi fenomenol ogicamente — tra elaborazione
dati e interpretazione dei dati?

Che cos' é un dato? L’ uso quotidiano della parola, etimologicamente ancorato alla cultura epistolare, indica
un percorso: 03.01.2020 € una catena di segni, che possiamo decifrare come una data e comprendere come
un’ informazione perché abbiamo imparato il contesto calendaristico e le sue convenzioni di codificazione
come unaprassi dello scrivere e dell’ apprendere. Non ci sono, quindi, ‘dati grezzi’ (come spesso s dice),
bensi i dati sono stabiliti convenzional mente, sono segni-in-contesto formali, codificati in modo tale che
anche una macchina—in principio —siain grado di leggerli. Il fatto che oggi, com’ e ovvio, quando vogliamo
annotare il mese di *Gennaio’ non scriviamo semplicemente ‘1. ma’01.’, mostra quanto seriamente il
formato leggibile anche alle macchine determini le nostre tecniche culturali anche |a dove sono interessati gli
uomini, e non le macchine. Da questo orizzonte diventa chiaro che il linguaggio non & semplicemente un
sistemadi segni, né un codice. Non v’ € dubbio chei linguaggi possano essere concepiti e indagati come
sistemi semiotici. Questa € una possibile prospettiva su una dimensione dell’ indagine linguistica. Ma questo
sguardo sul linguaggio-come-sistema-di-segni € uno sguardo sempre gia preformato dalla natura scritta. La
comunicazione umana nelle condizioni dell’ oralita & un processo olistico che comprende lamimica, la
prosodia, la gestualita e la verbalizzazione. Soltanto quando nell’ antica Grecia |’ alfabeto semitico venne
integrato dalle vocali e, cosl, il linguaggio divenne trascrivibile come una disposizione di sillabe (‘ gramma’),
il tratto verbale fu isolato dall’ evento complessivo della comunicazione: solo aquel punto emerse una entita
puramente verbale come ‘lalingua, in quanto per la primavolta questa era fissata, osservabile, analizzabile.
La scritturafonetica, perd, non € una raffigurazione dellalingua, quanto la sua cartografia. Infatti, il
linguaggio non si svolge in unita discrete (anche se di tanto in tanto dobbiamo prendere fiato): & soltanto la
struttura discreta della scrittura a produrre come elementi ‘fonemi’, parole, unita proposizionali etc. La
trascrizione alfabetica del linguaggio € una scena originaria gravida di conseguenze, nella quale qualcosa di
continuamente analogo si trasmette nella digitalita discreta. L’ alfabeto costituisceil prototipo di un sistema
digitale, molto primadell’invenzione del computer. ‘ Digitalizzazione' significa scomporre un continuumin
unita che, cosi, sono arbitrariamente ricombinabili.

Vorrei proporti una domanda forse provocatoria rispetto al contesto filosofico e culturale tedesco, dal quale
il tuo testo proviene. Se, come detto, in Italia si registra un certo ritardo sui problemi dei cosiddetti cultural
studies, in Germania vi € —mi pare —la tendenza opposta: la filosofia, in altri termini, sta raggiungendo un
livello di ibridazione molto elevato e sempre piu iper-applicativo e attualizzante. Credo che questo aspetto
vada di pari passo, almeno negli ultimi decenni, con I’imporsi —molto piu fortein Germania chein Italia —
del programma filosofico “ analitico” (cfr, I’illuminante articolo di A. Lucci su* doppiozero”): senza
ricadere nella ormai stucchevole contrapposizione analitici/continentali, ti domando che ruolo ritieni che
svolga (che possa o debba svolgere) la filosofia nel contesto accademico-culturale tedesco, oggi.

A questa domanda, che non & provocatoria, posso dare — dalla mia prospettiva— unarisposta limpida e
chiara: si, ¢’ € un’ evidente tendenza filosofica in Germania, che sfocia nell’ adattamento, sotto molti aspetti,


https://www.doppiozero.com/materiali/la-filosofia-si-sporca-le-mani?fbclid=IwAR11BMt8jelhnAxgzNclofU3tS7tqkGh_IudyxWeM0CJCU6z4XVZPuqv4cI

alafilosofiaandlitica, e cheimplicadi seguire una sortadi ‘modello scientista’. Si trattano microproblemi in
modo massimamente sottile e per di piu in unaterminologia specialistica comprensibile soltanto a una
comunitaristretta; si declinano poi posizioni e si presentano ‘ proprie’ soluzione che, spesso, ‘girano un po’
attorno’ alle argomentazioni — e tutto cio senza sfiorare le grandi questioni filosofiche, o anche solo quelle
rilevanti per la contemporaneita. E stupefacente che questa presunta scientifizzazione della filosofia, che
vede |’ argomentare logico inequivocabile (e solo questo) come via maestra del filosofare e come unico metro
di misura della buona filosofia, attragga proprio i pit giovani, i dottorandi, i giovani filosofi e guadagni oggi
sempre piu terreno. Ma quello che viene praticato e apprezzato € un sapere ritratto nellatorre d’ avorio.
Tuttavia, questanon € I’intera storia: come ‘altro’ dallafilosofia analitica, comei suoi, per cosi dire,
antagonisti e nemici s interpretano in Germania filosofi come Richard David Brecht, Peter Sloterdijk,
Byung-Chul Han, Slavoy Zizek —i quali, nella prospettiva della filosofia main stream orientata
analiticamente, vengono stilizzati come filosofi popolari, se non piu radicalmente come dei non-filosofi che,
sostenuti anche dallaloro presenza mediatica, s infiltrerebbero nei metodi del buon filosofare o addiritturali
distruggerebbero. La costellazione della differenza non corre tanto, quindi, lungo la contrapposizione tra
filosofia analitica e filosofia continentale, quanto lungo lalinea di demarcazione qui tracciata: lafilosofia
(analitica) contro la non-filosofia popolare. In cid rientra che la tradizione fenomenol ogica, in maniera quasi
concomitante all’ ascesa del filosofare analitico, ‘perde terreno’ e anche che, ad esempio, lafilosofia dei
mediain generale cosi come il mio stesso approccio filosofico-mediale vengano recepiti poco in Germania—
mentre tutt’ altro accade nei paesi di lingua non tedesca.

Un’ ultima domanda: siamo ormai abituati, per |o meno nelle societa ad alto sviluppo tecnologico, a riferirci
sempre pit ai media come mass-media e a muoverci in un contesto informativo globale. Senza tali media,
movimenti come guello ambientalista inaugurato da Greta Thunberg o come il #metoo (per fare soltanto due
esempi macroscopici recenti) non avrebbero potuto affermarsi nelle loro dimensioni planetarie. Owiamente,
piu grande e la potenza dei media, maggiore €il loro potenziale “ diabolico” , che — come evidenz nel libro —
einerente a ogni media: maggiore, ciog, eil rischio di un pervertimento della funzione stessa del medium.
Shitstorms, fake news, controllo occulto, o anche semplicemente la banalizzazione dell’ infor mazone sono
all’ordine del giorno: pensi che la struttura mediale abbia gli anticorpi per reagire su larga scala a questi
rischi? E in che modo la politica puo intervenire su questo piano?

Le utopie del digitale nell’ ultimo terzo del secolo scorso, fondate sull’ aspettativa che la digitaitaela
connessione globale porterebbero quasi automaticamente alla parteci pazione, alla democratizzazione,

all’ accesso universale al sapere e aun livellamento delle differenze di genere, provenienza etc., suscitano ora
aspettative sempre piu apocalittiche. Al cuore di questo rovesciamento delle utopie digitali in distopie vi &

I’ esperienza delle fake news, delle occupazioni digitali da parte di raggruppamenti di destra, i discorsi d’ odio
e laperditadi controllo in rapporto all’ utilizzo del dati personali. Per quanto reali e minacciosi siano questi
fenomeni, confermano al tempo stesso cio che vale —di base — per tutti i media: che questi, nel loro
utilizzo, sono sempre ambivalenti e possono contribuire alla promozione di cultura e comunita esattamente
come alaloro offesa e distruzione. Tuttavia, non siamo condannati agli abusi del digitale. La sovranita sui
dati e la maturitainformatica non sono lontani auspici, ma— in principio — qualcosa che puo essere delineato
e anche rivendicato politicamente, socialmente, individua mente. Questo, pero, presuppone da parte degli
utenti lo sviluppo di una consapevolezza circail fatto che non siamo soltanto vittime, per esempio, di
sfruttamento commerciale del nostro ‘ capitale di dati’, ma che contribuiamo — con ogni uso dellarete —al suo
accrescimento e che dobbiamo anche lottare per ladisponibilitaeil controllo dei nostri dati individuali, il che
costituisce uno dei compiti essenziali nel futuro. La necessita di una coscienza dell’ ambivalenza vale anche
per lo stesso uso linguistico: proprio i discorsi d’odio in rete ci ricordano e chiariscono che lalingua e sempre
stata, evidentemente, sia costruttrice di comunita quanto disgregante. Laviolenzalinguistica, il ferimento
mediante parole € stato ed € praticato quotidianamente come scontro armato — sebbene con Internet questa
possibilitas siaaccresciutain modo esorbitante. |1 dibattito sulle fake news, da ultimo, ha contribuito a una
significativa e importante riabilitazione della categoria di ‘verita': larelativizzazione decostruttiva del
concetto di verita non puod e non deve avere |’ ultima parola. Percio, vedo la necessita di delineare una nuova



formadi ‘illuminismo digitale’, che daun lato accolgai postulati dell’illuminismo europeo, proprio perché
guesti non sono stati soddisfatti, e nel contempo assuma nuovi postulati, che vadano nella direzione della
sovranita sui dati. Lavorare aquesto ‘illuminismo digital€’, il cui cuore dev’ essere una consapevolezza
ambivalente rispetto ai media, rappresenta anche per me personal mente un compito filosofico prioritario.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero







