DOPPIOZERO

|| teatro del virus

Rocco Ronchi
15 Maggio 2020

La condizione del lockdown € stata una condizione strana. Non lo € di meno quella che é appenainiziata,
nella quale siamo costretti a*“parodiare”’ lavita“di prima’: sono infatti gli stessi gesti “di prima’ quelli che
dobbiamo fare uscendo di casa, come prendere la metro per andare a lavorare oppure bere un caffe, malo
dobbiamo fare in modo circospetto, rivolgendo ad un’ attenzione supplementare, quasi li dovessimo
recitare piuttosto che effettuare. Se vogliamo essere responsabili, dobbiamo infatti porre attenzione ai gesti
pit ordinari. Dobbiamo, per cosi dire, guardarli mentre li facciamo. E come se dovessimo riapprendere a
eseguire in modo riflesso delle azioni che prima procedevano spedite, automaticamente, nel sonno della
coscienzavigile, laquale erarivolta a tutt’ altro.

Miravaall’ obbiettivo darealizzare, qualunque fosse, ad esempio, il lavoro che ci é stato assegnato e che
ci identifica nellanostraidentita sociale, e trascuravala microfisicadel gesti su cui esso s “impalca’. Si
andava a lavoro senza dover far mente locale al fatto che per andarci bisognasse respirare, camminare,
attraversare degli spazi fisici, incontrare degli altri esseri umani ecc. Adesso, invece, se vogliamo contribuire
alla salute collettiva, quell’insieme di pratiche ordinarie esce dal cono d ombrain cui se ne restava quando la
vitascorreva su binari normali. La stranezza della condizione e data, insomma, dalla necessita di tematizzare
riflessivamente quanto prima giaceva sullo sfondo come qualcosa di immediatamente agito, ma non “ saputo”.
Il nostro essere “sociale’ passa ora attraverso I'immediatezza dei nostri corpi viventi, i quali, “prima’,
funzionavano da presupposto tacito. Quando c’ela*“ salute”, recita un celebre apoftegma, la vita formicolante
degli organi tace. Gli sfondi sono infatti per definizione irriflessi, “vanno dasé€’, nel silenzio delle ragioni.
Funzionano proprio perché sfuggono all’ attenzione. Senza di loro niente risalterebbe in primo piano,
“tematicamente”. Per portare atermine laloro missione “figurativa’ devono pero ritrarsi fino aquasi
scomparire. Cosi defluisce per lo piu lavitaordinaria degli uomini se un trauma non interviene a
segnalarcene la presenza (basta lariabilitazione da una frattura per rammentarci quanto sia poco ovvio il fatto
di starsenein piedi).

All’inizio della pandemia, quando la sua gravita era solo sospettata, un amato protagonista della tv nazional -
popolare mimava, a scopo didattico, durante le pause pubblicitarie, il gesto “corretto” dafare per starnutire
senzainfettare. Sembrava di assistere, replicata perd per milioni di persone aintervalli regolari, aunalezione
di recitazione tenuta da Bertolt Brecht agli attori del Berliner Ensemble. Brecht voleva un teatro che
problematizzasse I’ ovvio, che mettesse in scena la stranezza dell’ ordinario, che rendesse degno di essere
considerato e collettivamente discusso quanto normal mente scorre impercepito a margini della
rappresentazione. Dico “impercepito” perché agito senzariflessione. Per rivoluzionare la vita quotidiana,
Brecht voleva un teatro di “gesti” desolidarizzati dal contesto dell’ azione, un po’ come accadevain quegli
stessi anni nelle gallerie d’ arte, dove gli artisti di avanguardia portavano oggetti prelevati dal mondo
ambiente quotidiano, un orinatoio, ad esempio, e lo esponevano, provocando o choc dello spettatore
costretto a guardare quanto, nell’“uso dellavita’, scorrevaimpercepito (e agito) “sullo sfondo”. Brecht, e con
lui tutto il Novecento, ha chiamato “straniamento” quel metodo. “ Straniare” vuol dire rendere estraneo e,


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/il-teatro-del-virus
https://test.doppiozero.com/rocco-ronchi

dunque, visibile il massimamente familiare.

Opera di Eric Zener.

Trale“virtu” del Covid-19 c’'e aloraquelladi aver prodotto uno straniamento della vita quotidiana. | gesti
minimi della vita perdono laloro ovvieta e ritornano nellaformadi un “problema’. Un problema meritevole
per altro di unaincessante discussione pubblica, come si puo verificare ogni serain televisione dove si
discute animatamente di come fare afare cose apparentemente semplicissime: muoversi correttamente negli
spazi pubblici, ad esempio. Nellafase del lockdown “duro e puro” a essere straniata era stata la vita
domestica. In quella situazione claustrofobica, a venire in primo piano erano stati i consolidati ruoli familiari,
I gesti sempre uguali della autoriproduzione della cellulafamiliare, i rituali del cibo, della convivenza,

dell’ allevamento della prole (oppure, nel caso del single, la sua anomica solitudine). Nellafase 2 a essere
investita dallo straniamento € invece lavitasociae: il lavoro, I’ operosita, il “negozio”, le relazioni, I’amore...
Si é detto, ottimisticamente, che il lockdown ci restituiva cosi alla nostra trascurata interiorita e che
dovevamo approfittare di questa occasione per conoscerci meglio. In un certo senso e tutto vero, a patto pero
di ricordare, con Brecht, cheil “noi stessi” che lariflessione causata dal lockdown ci pone sotto |o sguardo e
un “ospite estraneo”.



Il virus € una specie di teatro epico sulla scenadel quale la vitaimmediata perde la sua semplicita e ritorna
come esperimento, ipotesi, congettura. Tutti gli esperti chiamati a discettare sullafase 2, concordano sul fatto
che ladomanda capitale, quellaallaquale si deve preliminarmente rispondere, non concerneil “che cosa’,
mail “come’. Non hasenso, s dice, chiedere “che cosa’ si aprirao non s aprira, seprimanonci si é
interrogati sul “come” lo si fara: come fare diversamente, vale a dire in sicurezza, quello che abbiamo sempre
fatto e che non possiamo non fare, come essere padre 0 madre, come essere solo, come tossire, come
lavorare, come camminare per la strada, come entrare in un bar, come invecchiare...

Non e percio fuori luogo parlare a questo proposito di un cambiamento di paradigma o di modello. E non e
nemmeno esagerato scorgervi un’ occasione rivoluzionaria, sempre che si tenga presente che il cambiamento
non haipso facto il senso del progresso e che larivoluzione non significa necessariamente un miglioramento
della condizione umana.

| paradigmi, infatti, non sono oggetti del sapere, se non in occasione delle grandi crisi che segnano una
discontinuitaradicale. | paradigmi funzionano nell’ombra, come dispositivi che danno il ritmo alle nostre
azioni, incorniciandole come sfondi non percepiti. | paradigmi riguardano il piano del come si fa quello che s
fa, non dicono nulladel che cosa: il filosofo direbbe che sono dei “trascendentali”. Il teatro di Brecht eraun
teatro rivoluzionario perché straniavai paradigmi che inquadravano silenziosamente la vita sociale nel tempo
del capitalismo. Il Covid-19 hafatto qualcosa di simile con le condizioni generali della nostra vita associata e
lo hafatto su scala planetaria. Hamesso anudo i gesti invisibili della nostra quotidianita mostrando quanto
questi siano implicati in una storia collettiva che ci trascende tutti e che tutti ci riguarda. Li ha caricati perfino
di un destino che non sospettavamo che avessero. Non si € trattato affatto di unariscoperta delle piccole cose
e del valore del quotidiano. Al contrario! Proprio come accade nel teatro epico brechtiano, 1o straniamento
del gesto operato dal virus hatrasformato gli aspetti pit ordinari dellanostravitain un fatto immediatamente
politico, di interesse collettivo e li hares oggetto di unacritica e di una decisione. Paradossalmente, proprio
guando restare a casa o frequentare solo i “congiunti” diventava un obbligo, a venire clamorosamente meno
erala separatezza del privato. Tutto s e fatto politicanel lockdown e nellafase 2.

Tant’ e che s profila minacciosa all’ orizzonte la possibilita che di vita privata ne possa restare molto poca se
si vuole efficacemente prevenire |’ espansione dell’ epidemia.

Machi & in ultima analisi, I’ attore che & venuto a calcare questo podio? E il nostro turbamento arivelarlo,
vale adire quella sottile paura che si € impiantata stabilmente nelle nostre vite, risvegliandole dal sonno
dogmatico in cui ristagnano in tempi di pace, quando il paradigma funziona a pieno regime. A materializzarsi
sulla scenanon € la paura della morte, |’ orrore per lamalattia e per |la miseriaincombente, non &
I'insicurezza. Queste contingenze abitano gia da sempre le nostre esistenze. Solo un intellettualismo morboso
puo negarne la costante presenza nella vita umana. Piuttosto a dominare la scena é orail personaggio
“tempo”: non il tempo metrico, non la misura cronologica, ma cio che quellamisura, valeadireil
cambiamento, inteso come potenza assoluta e dispotica, allaquale non ci si pud sottrarre. Duchamp aveva
decontestualizzato un oggetto ordinario come un orinatoio e lo aveva cosi reso improvvisamente visibile e
scioccante. || Covid-19 hafatto lo stesso con il tempo e su di una scala sconosciuta rispetto alle operazioni
inevitabilmente elitarie dell’ arte.

Il tempo normal mente funziona come sfondo nel quale scorrono le cose dellavita, le sole sulle quali si dirige
il nostro interesse pragmatico. Diventainvece “tema’, figurain primo piano e “pietra di inciampo” (
préblema in greco) nellacrisi. Nellacrisi 10 sentiamo come una presenza ossessiva. Nella crisi appare per se



stesso, nella sua veste shivaiticadi creatore e distruttore di mondi e lacrisi €il momento della decisione. Non
si ripete, forse, ad ogni pie sospinto, che il cambiamento € la sola certezza cheil virus ci lascerain eredita?
Non sappiamo come, non abbiamo idee chiare e distinte in proposito, nemmeno gli scienziati “sanno”, ma
sappiamo “che” avraluogo e che dovremo essere, come umanita, “all’ altezza dell’ evento”, perché altrimenti
I’ occasione sfumerain una noiainfinita, noia che e I’altro volto in cui il tempo s presenta“di persona’
guando viene portato in scenadallacrisi.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




